
 1 

SATHYA SAI – DER EWIGE GEFÄHRTE 
eine Publikation der SSSIO – Band 4 – Ausgabe 12 – Dezember 2025 

GÖTTLICHE HERRLICHKEIT & BOTSCHAFT VON SRI SATHYA SAI 

Mach dein Herz groß und deinen Geist rein. Nur dann können Friede und Wohlstand auf Erden 
herrschen. Dieser Tag (Weihnachten) ist ein heiliger Tag, der Tag, an dem Jesus geboren 

wurde. Er bezeichnete sich als Botschafter Gottes. Tatsächlich werden alle Menschen als Bot-
schafter Gottes geboren. Der einzige Zweck dieses menschlichen Lebens besteht darin, das 

Wissen um die Allgegenwart Gottes, Seine Macht und Herrlichkeit zu verbreiten. Niemand wird 
geboren, nur um große Mengen an Nahrung zu sich zu nehmen und seine Sinne zu befriedigen. 
Das menschliche Leben ist viel kostbarer als das. Deshalb wurde nur dem Menschen die Fähig-
keit verliehen, Schönheit, Wahrheit und Güte wertzuschätzen. Um sich des Göttlichen bewusst 
zu werden, muss man nicht zu einer besonderen Region, einem besonderen Ort reisen. Es ge-

nügt, wenn man den Blick nach innen richtet. 

Sri Sathya Sai Baba, 25. Dezember 1976 

 

GEWIDMET IN LIEBE UND DANKBARKEIT  

BHAGAWAN SRI SATHYA SAI BABA  



 2 

INHALT 

LEITARTIKEL DES HERAUSGEBERS 
Einzigartigkeit und Allgemeingültigkeit der Lehren von Sathya Sai Baba ..................................... 3 

GÖTTLICHE ANSPRACHE 
Erfüllt die Welt mit Liebe - 2. Teil .................................................................................................. 8 

ERFAHRUNGEN VON DEVOTEES 
Nicht einmal ein Grashalm bewegt sich, ohne dass Sai es so will ............................................... 14 

ERFAHRUNGEN VON DEVOTEES 
Vibhuti bringt ein geliebtes Haustier wieder zurück ins Leben .................................................... 20 

ERFAHRUNGEN VON DEVOTEES 
Vibhuti heilt schweren Schwindel ................................................................................................ 22 

ERFAHRUNGEN VON DEVOTEES 
Von Schlaglöchern zum Ziel ......................................................................................................... 24 

HUMANITÄRER DIENST 
Liebe in Aktion ............................................................................................................................. 26 

RUHM DER WEIBLICHKEIT 
Vom Tod zum Leben .................................................................................................................... 28 

VON DEN INTERNATIONALEN SAI JUNGEN ERWACHSENEN 
Sais ideale Junge Erwachsene ..................................................................................................... 32 

SAI SPIRITUELLE ERZIEHUNG 
Beiträge von Kindern ................................................................................................................... 38 

SSSIO ONLINE 
Veranstaltungen und Websites .................................................................................................... 40 

 

IMPRESSUM DES ORIGINALS 

Volume 4 · Issue 12 · December 2025 · ISSN 2831-6908 (Online) · ISSN 2831-6916 (Print) 

Copyright © 2025 Sri Sathya Sai World Foundation Arcadia, California, USA 

The views and opinions expressed in the articles in this publication are solely those of the authors and 
do not reflect or imply in any manner expressed, construed, or otherwise the opinions of the editor or 
publisher. All rights reserved. No part of this publication may be reproduced or used in any manner 
without the prior written permission of the copyright owner. To request permissions, please contact 
the publisher at info@sathyasai.org 

Editor: Dr. Narendranath Reddy · Published by: Sri Sathya Sai International Organization 



 3 

LEITARTIKEL DES HERAUSGEBERS 

Einzigartigkeit und Allgemeingültigkeit der 
Lehren von Sathya Sai Baba  

Teil 1 von 2 

 

Swamis Lehren sind weltweit gültig und über-
winden die Barrieren von Rasse, Religion, Glau-
ben, Geschlecht, Nationalität, Kultur und ethni-
scher Zugehörigkeit. Sie sind für jeden und für 
alle Zeiten bestimmt. Wenn wir tief in Seine Leh-
ren eintauchen und sie praktizieren, werden wir 
vom Kreislauf von Geburt und Tod erlöst. 

In Seiner Ansprache vom 17. Mai 1968 versi-
chert Swami, dass die bedingungslose, vollstän-
dige und sofortige Befolgung Seiner Befehle 
ausreiche, um das summum bonum des Lebens 
– das eigene höchste Selbst – zu verwirklichen. 
Er erklärt, dass dieser Weg wirksamer sei als 
jede große Askese oder Buße. 

Swami ist der göttliche Lehrer, der universelle 
Lehrer, der höchste Lehrer, der Lehrer der 

Lehrer und der wahre Lehrer. Er hat selbst kei-
nen Lehrer, denn Er ist der Höchste. Als Teil des 
göttlichen Spiels verehrte Lord Rama die Wei-
sen Vasishtha und Vishvāmitra als Gurus, Lord 
Krishna folgte dem Weisen Sāndīpani, und 
Shirdi Sai Baba hatte Venkusa als Guru. Doch in 
diesem Avatar sagte Swami, habe Er keinen 
Guru, weil Er der Höchste sei. 

Swami sagt, dass Er Sathya Bodhaka, der Lehrer 
der Wahrheit, ist. Er kam, um die ultimative 
Wahrheit zu lehren, dass jeder die Verkörpe-
rung der Liebe ist, und dass Liebe sowohl der 
Weg als auch das Ziel des Lebens ist. Deshalb 
war Seine erste Botschaft an die Menschheit der 
Bhajan „Manasa Bhajare Guru Caranam.“ 

Der Bhajan bittet alle inständig: „O Geist, halte 
dich an die Füße des Gurus, indem du Seine 
Herrlichkeit besingst und bei Ihm Zuflucht 
suchst, um den sehr schwierigen Ozean des Le-
bens zu überqueren.“ Der Bhajan macht auch 
deutlich, dass Er Lord Shiva und das Prānava, 
das Omkāram, ist, das die ultimative Realität 
ohne Attribute, das höchste Brahman, darstellt. 

Von Seinen frühen Kindheitstagen an spielte 
Swami die Rolle eines Gurus. Tatsächlich wurde 
Sathya von Seinen Altersgenossen und Klassen-
kameraden als „Guru“ bezeichnet. Schon in jun-
gen Jahren korrigierte Er Gelehrte wie den Pan-
dit Narayana Shastri bezüglich einer komplexen 
Schrift, der Hamsa Gītā. Da Er der größte Guru 
ist, kamen spirituelle Sucher aus allen Lebens-
bereichen und allen Ecken der Welt auf der Su-
che nach der ultimativen Wahrheit zu Seinen Lo-
tusfüßen. Dazu gehörten große vedische Ge-
lehrte wie Sri Kamavadhanani, Sri Kuppa Bairagi 
Shastri und Sri Uppuluri Ganapati Shastri in In-
dien, sowie Theosophen und Philosophen wie 



 4 

Sri Rajagopal, Prof. N. Kasturi, ein großer Ver-
ehrer von Sri Ramakrishna Paramahamsa, und 
Prof. V.K. Gokak, ein glühender Anhänger von 
Sri Aurobindo. All solche renommierten spiritu-
ellen Aspiranten fanden in Swami ihren ultima-
tiven Meister. Westliche spirituelle Sucher wie 
Dr. John Hislop aus den USA und Mr. Howard 
Murphet aus Australien wurden zusammen mit 
vielen anderen Koryphäen durch Seine einfa-
chen, aber tiefgründigen, universellen Lehren 
erleuchtet. 

Swamis allgemeingültige Botschaft 
ist für alle 
Genau wie die Bhagavad Gītā die Essenz aller 
Upanischaden ist, verkörpern Swamis Lehren 
die Essenz aller Schriften und aller Religionen. 
Sie sind allumfassend auf alle Glaubensrichtun-
gen anwendbar. In einem Bhajan wird Swami als 
„Sarva Dharma Priya Deva“ gepriesen, was be-
deutet, dass Er allen Glaubensrichtungen lieb 
ist und dass Ihm alle Glaubensrichtungen lieb 
sind. Jedes Wort von Ihm ist ein Mantra (heili-
ges Wort); jeder Satz ein Sutra (Aphorismus); je-
des Gespräch eine Gītā; und jede Ansprache 
ein Veda. 

Jesus sagte: „Was nützt es, ‚Herr, Herr' zu sa-
gen, wenn ihr nicht befolgt, was ich sage?“ In 
ähnlicher Weise sagt Swami: „Redet nicht nur 
über Meine Form und Persönlichkeit (Vyakti 
Pracāra). Verbreitet und lebt stattdessen Meine 
Lehren (Tattva Pracāra)“. Deshalb sollten wir 
uns auf Seine Lehren konzentrieren und von 
ihnen profitieren. Swami betont, dass individu-
elle Wunder und Erfahrungen persönlicher Na-
tur seien und verwirrend wirken können, aber 
Seine Lehren sind allumfassend, ewig und er-
leuchtend. 

In der Bhagavad Gītā (BG 18.68 und BG 18.69) 
sagt Lord Krischna, dass diejenigen, die Seine 
Lehren verbreiten, Ihm am liebsten sind. In ähn-
licher Weise wies Swami 2004 die Führung der 
Sri Sathya Sai Internationalen Organisation an, 
dass der größte Dienst, den man leisten könne, 

darin bestehe, in alle Ecken der Welt zu gehen 
und Seine Botschaft zu verbreiten sowie Seine 
Liebe miteinander zu teilen. 

Swamis Liebe und Lehren sind für alle da – vom 
Ungebildeten und Einfältigen bis hin zu den 
größten Gelehrten. Sein Ansatz als Lehrer ist 
einzigartig: Er passt Seine Lektionen dem spiri-
tuellen Fortschritt eines jeden Devotees an. Der 
Lehrplan und die Lehrmethoden sind einzigar-
tig für jeden Einzelnen, der in der „Universität 
des Lebens“ eingeschrieben ist, um den Grad 
der „Selbstverwirklichung“ zu erlangen. 

Zum Beispiel wies Er einen Devotee, Sri Gopal 
Rao, den ehemaligen Vorsitzenden der Andhra 
Bank, an, den Namen des Herrn unaufhörlich zu 
chanten. Einem anderen Devotee, Sri Ratanlal, 
empfahl Swami dringend den Jñāna Marga (den 
Pfad der Selbsterforschung). Anderen wie Colo-
nel Joga Rao verordnete Er Karma Yoga, das 
heißt, selbstlosen Dienst zu absolvieren. Tat-
sächlich nannte Swami ihn „Yoga Rao“. Swami 
integrierte auch alle drei – Karma, Bhakti und 
Jñāna Yoga – in einen einzigen, geeinten Pfad, 
was sich in dem wunderschönen „Gebet des 
Herrn“ widerspiegelt, das Er uns gegeben hat. 
Dieses Gebet wird ausführlich im Editorial der 
August-Ausgabe 2022 von Sathya Sai-The Eter-
nal Companion besprochen. Die Aussage: 
„Nimm Meine Liebe und lass sie voller Hingabe 
zu Dir fließen“ steht für Bhakti Yoga. „Nimm 
Meine Hände und lass sie unaufhörlich für Dich 
arbeiten“ steht für Karma Yoga. „Nimm Meinen 
Verstand und Meine Gedanken und lass sie mit 
Dir im Einklang sein „ steht für Raja Yoga, und 
„Nimm meine Seele und lass sie in Dir aufge-
hen“ steht für Jñāna Yoga. 

Zu Seinen Devotees zählte der große vedische 
Gelehrte Sri Kuppa Swarama Bairaga Shastri, 
der in den Veden und den Upanischaden sehr 
bewandert war. Er verbrachte die meisten sei-
ner letzten Jahre in Prasanthi Nilayam, nahm an 
der Veda Purusha Saptah Jñāna Yajña teil und 
erzählte Swami einmal, dass er durch Seinen 
Darshan, Sparshan und Sambhashan fühle, die 



 5 

ersehnte Befreiung erlangt zu haben. Swami 
entgegnete spontan: „Warst du überhaupt am 
Anfang gebunden, da du jetzt sagst, du hast die 
Befreiung erlangt?“ Der Gelehrte war verblüfft, 
als Swami ihn an die höchste Advaitische Lehre 
des Ajātivāda – die Theorie der Nicht-Kausalität 
(keine Schöpfung, keine Bindung und daher 
keine Transzendenz) – erinnerte. Das ist das 
höchste, absolute und transzendente Prinzip. 

Swami sagt wunderschön: „Wer sich selbst für 
frei hält, ist in der Tat frei. Wer sich selbst für 
gebunden hält, bleibt gebunden. Denkt an 
euch selbst als frei – als ewiges, unbegrenztes 
Bewusstsein-Glückseligkeit – und ihr werdet frei 
und glücklich. Haltet euch ständig selbst für das 
ewige freie Selbst. Erkennt euch selbst, und ihr 
seid für immer frei.“ 

Die vielen Lehrmethoden und Werk-
zeuge Swamis 
Swami ist ein großer Lehrer, und Seine Lehrme-
thoden sind einzigartig. Jedes Wort von Swami 
ist ein Mantra. Jede Geste von Swami ist eine 
göttliche Anweisung für einen spirituellen Su-
cher. 

Swami lehrt durch Parabeln, die Er Chinna Ka-
thas nennt – kleine Geschichten, die so einfach 
sind, dass selbst ein Kind sie verstehen kann. Sie 
sind unterhaltsam und doch erleuchtend, da die 
größten Wahrheiten in den einfachsten Worten 
ausgedrückt werden können. Anstatt ‚Chinna 
Katha‘ sagt Swami auch ‚Chinna Udaha-
ranamalu‘, das bedeutet: „Hier ist ein kleines 
Beispiel“, und durch diese Beispiele vermittelt 
Er tiefgründige spirituelle Wahrheiten. 

Er bezieht sich auf einfache, vertraute Gegen-
stände, wie z.B. ein Taschentuch, um tiefgrün-
dige spirituelle Wahrheiten zu vermitteln, die 
sich auf den Jiva, Bindung, Reinheit und Einheit 
beziehen. Tatsächlich hat Swami die meisten 
Botschaften und Wahrheiten durch nur ein ein-
ziges Beispiel – z.B. das Taschentuch – vermit-
telt. Die tiefgreifenden Erklärungen zu jedem 
einzelnen Beispiel könnten den Gegenstand 

eines weiteren Editorials bilden. Er sagt zum 
Beispiel, dass ein Taschentuch, das aus vielen 
Fäden besteht, mit dem Verstand vergleichbar 
ist. Wenn wir die Fäden nacheinander entfer-
nen, bleibt kein Tuch mehr übrig. In ähnlicher 
Weise gilt: Wenn wir durch spirituelle Praxis alle 
Gedanken entfernen, bleibt kein Verstand üb-
rig, und nur das Selbst bleibt. Außerdem ist ein 
Taschentuch ursprünglich rein und sauber, aber 
mit der Zeit wird es schmutzig. Um die ur-
sprüngliche Reinheit wiederherzustellen, müs-
sen wir es reinigen. In ähnlicher Weise sind wir 
ursprünglich rein, aber mit der Zeit erwerben wir 
Unreinheiten durch negative Gedanken und Ta-
ten. Durch intensives Sādhana mit der Hilfe des 
Gurus können wir jedoch die ursprüngliche 
Reinheit wiedererlangen, indem wir die Unrein-
heiten beseitigen. Durch das Taschentuch wer-
den viele solcher tiefgründigen Botschaften ver-
anschaulicht. 

Einmal reiste Dr. Hislop mit Swami. Er sprach 
über Maya und gab das Beispiel einer naheste-
henden Palme. Swami sagte, wenn man unter 
der Palme stehe, sehe man den Schatten des 
Baumes und den Schatten der Früchte. Wenn 
man versuche, nur nach dem Schatten der 
Früchte zu greifen, werde man nichts erhalten 
und enttäuscht sein. Aber wenn man auf den 
Baum klettere und die wahre Frucht pflücke, er-
halte man nicht nur die echten Früchte, sondern 
automatisch auch den Schatten der Früchte. 
Gleichermaßen gilt: Wenn wir uns Gott und der 
Welt widmen, erhalten wir beides. Aber wenn 
wir uns nur der Welt widmen, verbleiben wir in 
Illusion, Enttäuschung, Kummer und Gebun-
denheit. Deshalb betont Swami, was Jesus 
sagte: „Sucht nach dem Königreich Gottes, und 
alles wird euch hinzugefügt werden.“ 

Bhagavan verwendet auch Akronyme, um tief-
gründige Botschaften – sogar durch Seinen ei-
genen Namen, Sai Baba – zu vermitteln. Er er-
klärte sie Devotees in unterschiedlicher Art und 
Weise, um sie auf dem spirituellen Pfad zu prak-
tizieren. 



 6 

Für den heiligen Namen SAI sagt Swami, solle 
man folgende Ziele anstreben: 

• Spirituelle Transformation 
• Assoziations-Transformation 
• Individuelle Transformation 

Swami nennt drei Yogapfade, denen man fol-
gen solle: 

• Selbstloser Dienst (Karma – Arbeit) 
• Anbetung (Bhakti – Verehrung) 
• Illumination (Jñāna – Weisheit) 

Er rät spirituellen Suchern zudem zur folgenden 
Reihenfolge der Prioritäten: 

• Sai zuerst 
• Alle anderen als nächstes 
• ‚Ich' (man selbst) zuletzt 

Schließlich die Verwirklichung, dass „S And I 
eins sind“, bezieht sich auf Advaita, die Nicht-
Dualität, dass nur das Eine existiert. 

Swami scherzt sogar: „Ich bin nie aufs College 
gegangen, aber ich bin ein doppelter Akademi-
ker – BA und BA.“ Dann enthüllt Er die innere 
Bedeutung: BABA stehe für Being, Awareness, 
Bliss und Ātma, die ultimative Realität. 

Swami sagt, der heilige Name SAI BABA be-
deute: „See Always Inside - du wirst Being, A-
wareness, Bliss, and Ātma erfahren; Schaue Al-
lezeit nach Innen - du wirst Bewusstsein, Acht-
samkeit, Beglückt-Sein und Ātma erfahren”.  

Der heilige Name SAI BABA bedeutet 

• Schaue Allzeit Innen (und du erfährst) 
• Bewusstsein, Achtsamkeit, Beglücktsein, Āt-

man 

Es gibt viele solch erhabene Wahrheiten, die in 
Seinem heiligen Namen verborgen sind. 

Swami lehrt spirituelle Lektionen auch durch Ak-
ronyme wie JOY (Freude), indem Er sagt: Wenn 
sich jemand JOY im Leben wünsche, solle die 
Priorität folgende sein: Jesus zuerst, Others 
next (andere als nächstes), Yourself last (du 
selbst zuletzt). 

Er erklärt die Bedeutung von MAN (Mensch): 

• Einer, der Maya (Illusion) überwindet. 
• Sich am Ātma (Selbst) erfreut. 
• Nirvana (Befreiung) erlangt. 

Swami verwendet sogar alltägliche Gegen-
stände wie eine Uhr, um tiefgründige Wahrhei-
ten zu vermitteln. Er sagt, um glücklich und 
friedvoll zu sein, solle man sich an WATCH 
(Uhr/Beobachten) – fünf Dinge – halten: 

• Wache über deine Worte. 
• Achte auf deine Aktionen. 
• Transformiere deine Thoughts (Gedanken). 
• Controlliere deinen Charakter. 
• Höre auf dein Herz. 

Essenz aller Schriften 
Swami sagt, die Essenz Seiner Lehren liege in 
den fünf grundlegenden menschlichen Werten 
von Sathya, Dharma, Shanti, Prema und Ahimsa 
(Wahrheit, Rechtes Handeln, Liebe, Friede und 
Gewaltlosigkeit). Aber Er erklärt wunderschön, 
dass es tatsächlich nur einen einzigen höchsten, 
übergreifenden Wert gibt – die Liebe –, die die 
Grundlage aller anderen Werte bildet. Er erklärt 
dieses Axiom mit den Worten: 

• Liebe als Gedanke ist Wahrheit (Sathya). 
• Liebe als Handlung ist Rechtes Handeln 

(Dharma). 
• Liebe als Gefühl ist Frieden (Shanti). 
• Liebe als Verstehen ist Gewaltlosigkeit (A-

himsa). 

Deshalb ermahnt Swami uns stets, unsere Her-
zen mit Liebe zu füllen. Wenn wir erst in göttli-
cher Liebe leben, erreichen wir das Ziel. Es ist 
auch wichtig zu beachten, dass das erste Buch 
in der Vāhinī-Reihe, das Swami schrieb, die 
Prema Vāhinī war. 

Ein weiterer einzigartiger Meilenstein in der 
Menschheitsgeschichte ist, dass zum ersten Mal 
über 1.500 göttliche Ansprachen eines Avatars 
nicht nur gedruckt, sondern auch im Audio- und 
Videoformat verfügbar sind. Devotees können 
der goldenen Stimme Gottes lauschen und 
durch das Hören der universellen ewigen 



 7 

Wahrheiten im Gesang Gottes zur Glückselig-
keit erhoben werden. 

Aus Seiner unendlichen Liebe und Seinem Mit-
gefühl für die Menschheit hat Swami Selbst 
Hunderte von spirituellen Juwelen, Artikeln in 
der monatlich erscheinenden Sanātana Sārathi 
verfasst, welche zu den sechzehn Vāhinī-Strö-
men Seiner göttlichen Liebe zusammengefasst 
wurden. Diese sind heute alle sowohl in ge-
druckten als auch in E-Book-Formaten zum Nut-
zen aller erhältlich. 

Diese Vāhinīs decken alle Aspekte der spirituel-
len Praxis ab – Meditation, selbstloser Dienst, 
und ein rechtschaffenes Leben leben. Swami er-
läutert auch die großen Epen wie das Rāmāyana 
(Rama Katha Rasa Vāhinī) und das Bhāgavata 
(Bhāgavata Vāhinī). Es gibt sogar Sai Krishnas 
eigenen Kommentar zur Bhagavad Gītā, na-
mens Gītā Vāhinī. Er schrieb auch Kommentare 
zu vedantischen Texten wie den Upanishaden 
und den Brahmasutras.  

Swami fasst Seine Lehren für unser Wohl in vier 
einfache und praktische spirituelle Gebote zu-
sammen, denen jeder folgen kann: 

• Love All, Serve All (Liebe alle, diene allen). 
• Help Ever, Hurt Never (Hilf immer, verletze 

nie). 

Swami sagt, diese vier Botschaften seien die Es-
senz der achtzehn Purānas (alte spirituelle 
Texte), und wenn sie praktiziert werden, helfen 
sie uns, in Frieden und Glückseligkeit zu leben. 

Swami sagt: „Liebe alle“ bedeutet, jeden zu lie-
ben – Freunde, Familie, Menschen, die uns 
nicht mögen, Tiere, beseelte und unbelebte 
Objekte – denn alles ist vom Göttlichen durch-
drungen. Unsere Liebe sollte daher allumfas-
send sein. 

Wenn wir alle lieben, wird diese Liebe automa-
tisch als Handlung im Dienst am Nächsten aus-
gedrückt. Ebenso, wenn wir erkennen, dass nur 
das Göttliche existiert, werden wir ‚immer hel-
fen’. Und wir dürfen niemanden verletzen, denn 
alles, was existiert, ist göttlich. Wie Swami sagt: 
Was auch immer wir anderen Wesen – ob 
Mensch, Tier oder einer anderen Lebensform – 
antun, erreicht Gott. Dies ist ein wunderschöner 
Spruch: Sarva Jīva Namaskāram, Keshavam 
Prati Gacchati. Sarva Jīva Tiraskāram, Keshavam 
Prati Gacchati. Das bedeutet: Was auch immer 
du allen Wesen antust, erreicht Gott. Wenn du 
alle Wesen respektierst, respektierst du Gott. 
Wenn du ein Wesen verletzt oder beleidigst, er-
reicht diese Ablehnung oder Beleidigung eben-
falls Gott. Das müssen wir uns merken und ent-
sprechend handeln. 

(In Teil 2 des Leitartikels wird die einfache Art 
und Weise, in der Swami komplexe Konzepte 
ewiger Weisheit vermittelt, untersucht. Wir wer-
den auch neue Konzepte und revolutionäre In-
terpretationen bestehender Konzepte hervor-
heben, mit denen Swami uns alle gesegnet hat.) 

Jai Sai Ram 

 



 8 

GÖTTLICHE ANSPRACHE 

Erfüllt die Welt mit Liebe - 2. Teil 
Der 1. Teil dieser Ansprache erschien in der November-Ausgabe 2025 des Ewigen Gefährten. 

Euer Leben - Swamis Botschaft 
Warum leidet der Mensch heute? Weil er sich 
mit den Errungenschaften und dem Äußeren 
anderer vergleicht, beispielsweise mit einem 
besseren Aussehen. Diese Fokussierung auf Un-
terschiede statt auf Gleichheit ist die wahre Ur-
sache des Leidens. Es handelt sich dabei um 
extreme Selbstbezogenheit. Ist es denn nicht 
Neid, wenn man sagt: „Er hat es und ich nicht?“ 
Neid ist eine Krankheit. Deshalb müssen wir sie 
beseitigen. Ebenso werden wir wütend, wenn 
jemand etwas gegen uns sagt. Aber auch Wut 
kann zu einer Krankheit werden, die schließlich 
in Hass umschlägt. Deshalb solltet ihr Nachsicht 
haben, unabhängig davon, was andere sagen. 
Entwickelt Nachsicht, entwickelt Frieden. Nur 
dann können diese Krankheiten geheilt werden. 

Es spielt keine Rolle, was andere sagen. Ich 
habe oft gesagt: „Mein Leben ist Meine Bot-
schaft.“ Viele Menschen mögen Mich auf ver-
schiedene Weise kritisieren oder loben. Doch 
Ich freue Mich weder über diejenigen, die Mich 
loben, noch bin Ich traurig oder betrübt, wenn 
Ich diejenigen sehe, die Mich kritisieren. Ich 
bleibe in einem Zustand der Gelassenheit. 
Diese Gelassenheit selbst ist Yoga, Vereinigung 
mit Gott. Was verliere Ich denn, wenn Mich je-
mand kritisiert? Deren Kritik spiegelt ihre Ge-
fühle und Reaktionen wider, nicht Meine. Selbst 
wenn uns jemand beschimpft, entspringt dies 
deren Verständnis und deren eigenen Gefüh-
len, nicht irgendeinem Fehler unsererseits. 

Hier ist ein kleines Beispiel. Es fand eine schöne 
Hochzeit statt, und allen Gästen wurden ver-
schiedene Süßigkeiten serviert. Bei dieser Ge-
legenheit sagten einige Leute „Nein“. Wer sind 
diese Leute, die Süßigkeiten ablehnen? Es ist 
nicht so, dass sie Süßigkeiten nicht mögen - 

tatsächlich mögen sie sie sogar sehr. Aber weil 
jemand an einer Krankheit namens Diabetes lei-
det, hat er die Süßigkeit abgelehnt.  

 

Ähnlich leiden diejenigen, die Baba ablehnen, 
unter einer Krankheit. Auch sie sehnen sich in 
Wahrheit nach Baba. Sie erkennen, dass Babas 
Werke gut und selbstlos sind. Doch weil ihre 
egoistischen Wünsche nicht erfüllt wurden, leh-
nen sie Baba ab. Das an sich ist schon eine 
Krankheit. Wenn sie zum Beispiel einen Laddu 
(indische Süßigkeit) gegessen haben, behaup-
ten sie, dass er bitter schmeckt. Das liegt an ih-
rer Krankheit und nicht an der Süßigkeit. Die 
Bitterkeit kommt nicht vom Laddu, sondern von 
ihrer eigenen Krankheit. Es ist wie bei Fieber 
aufgrund von Malaria, das auch alles bitter 
schmecken lässt. Der Fehler liegt also in der 
Krankheit in ihnen, nicht in der Süßigkeit. Nur 
wenn wir inneren Frieden haben, können wir 
diese Wahrheit verstehen.  



 9 

Erfahrt Göttlichkeit durch Einheit  
Wir müssen unter allen Umständen Gelassen-
heit bewahren, ohne Überschwang oder Nie-
dergeschlagenheit. Die Förderung von Gleich-
mut oder Gelassenheit ist wichtiger als die Ver-
größerung der Sai-Organisationen. Innerhalb 
der Sai-Organisationen sollte es keinen Neid 
oder Feindseligkeit untereinander geben. Es 
gibt nur einen Gott, der in allen wohnt. Es gibt 
nur ein Ātma, das in allen Wesen wohnt. Seht, 
wie viele Glühbirnen hier vorhanden sind! Ob-
wohl es viele Glühbirnen gibt, fließt durch sie 
alle derselbe Strom. Es gibt keinen separaten 
Strom für jede Glühbirne. Die Glühbirnen mö-
gen sich in Farbe und Leistung unterscheiden, 
aber der Strom ist derselbe. Ebenso sind alle 
Körper wie Glühbirnen; obwohl sie unterschied-
lich sind, ist Ātma in ihnen eins. Ihr müsst dieses 
Gefühl der Einheit in der Organisation fördern. 
Erkennt, dass der Strom einer ist. Diese Einheit 
ist die Einheit in der Göttlichkeit. Wir müssen 
stetig Fortschritte machen, um diese Göttlich-
keit zu verwirklichen. 

Wir arbeiten seit vielen Jahren in der Organisa-
tion. Das Konzept der Einheit und Göttlichkeit 
wird jedoch immer noch nicht verstanden. Weil 
es heute keine Einheit gibt, entsteht Feind-
schaft. Wenn Feindschaft herrscht, ist die Ge-
meinschaft selbst in Unruhe. Deshalb müssen 
wir Einheit ohne Feindschaft und Spaltung in 
der Gemeinschaft erreichen. Wir erfahren Gött-
lichkeit nur durch Einheit. Wahrer Fortschritt in 
der Organisation wird nur erreicht, wenn wir 
Einheit unter allen erreichen.  

All diese Ratschläge sind nicht zu Meinem 
Wohl. Sie sind zu eurem Wohl. Ein Arzt ver-
schreibt einem Patienten bittere Medizin. Hat 
der Arzt sie ihm aus Abneigung gegen ihn ver-
schrieben? Nein, nein. Er hat sie ihm mit der Ab-
sicht verschrieben, die Krankheit zu heilen.  

Ebenso ist alles, was Swami verschreibt, auch 
ein Heilmittel zur Heilung eurer Krankheiten. 
Gott ist der Arzt, der die Krankheit der Weltlich-
keit heilt. Ihr seid euch eurer Krankheit nicht 

bewusst und erwartet, dass die Medizin ange-
nehm und süß ist. Der Hauptzweck der Medizin 
ist jedoch, die Krankheit zu heilen. Was auch im-
mer Swami tut, sagt und gibt, ist alles zu eurem 
Besten und nicht zu Swamis Vorteil.  

Erkennt die Wahrheit hinter dem Of-
fensichtlichen 
Es gibt viele Wesen, aber nur einen Atem.  

Es gibt viele Glühbirnen, aber nur einen Strom. 

Es gibt viele Juwelen, aber nur ein Gold. 

Es gibt viele Nationen, aber nur eine Erde. 

Diese Erkenntnis muss uns bewusst werden. 

Deshalb ist die Einheit in der Göttlichkeit uner-
lässlich. Wie kann diese Erkenntnis umgesetzt 
werden? Es gibt viele Wesen. Wir alle leben auf 
dieser Erde. Wir befinden uns nicht an einem 
Ort zwischen Himmel und Erde, wie z.B. 
Trishanku Svarga. Wir sind alle auf dieser Erde. 
Sie ist unser Zuhause. Wir sind alle Kinder von 
Mutter Erde. Erkennt diese Wahrheit und ver-
tieft euren Glauben daran. Nur dann kann 
Friede auf Erden herrschen. Von der Nahrung, 
die uns erhält, über die Erholung, die uns er-
frischt, bis hin zum Wachstum, das uns formt; al-
les wird von Mutter Erde genährt und gehegt. 

Heute glauben die Menschen jedoch, dass nur 
die Formen, die sie sehen, wahr sind, und be-
trachten das Formlose, das Göttliche, als un-
wahr. Das ist ein großer Irrtum. Manche sagen: 
„Zeige mir Beweise, sonst werde ich nicht glau-
ben.“ Aber welchen Nutzen habe Ich von eurem 
Glauben? Glaubt, wenn ihr wollt, oder lasst es 
bleiben. Meine Wahrheit gehört Mir. Wenn ihr 
nur das Sichtbare als primäre Grundlage akzep-
tiert, dann seid ihr Narren. Dann seid ihr keine 
Wahrheitssuchenden. Der direkte Beweis allein 
ist nicht der anzustrebende Standard. Es gibt 
auch etwas darüber hinaus - eine unbekannte 
Kraft. Unbekannt bedeutet das, was nieman-
dem bekannt ist und im Verborgenen liegt. 

Viele Hindus wissen, dass die fünf edlen 
Pāndava-Brüder zwölf Jahre im Wald und das 



 10 

dreizehnte Jahr unerkannt verbrachten. Was 
bedeutet es, unerkannt zu leben? Es bedeutet, 
dass sie so lebten, dass niemand sie als das er-
kannte, was sie wirklich waren, nämlich als die 
Pāndava-Könige. In ähnlicher Weise wohnt die 
Göttlichkeit in uns, verborgen in einem uner-
kannten Zustand. Wir müssen diese Kraft, die in 
uns schlummert, erkennen. Wir sollten uns nicht 
allein auf die direkte Wahrnehmung als Beweis 
beschränken. 

Hier ist ein kleines Beispiel: Nehmen wir eine 
Person, die 1.80m groß, gut gebaut, gut ausse-
hend und 80 Kilogramm schwer ist. Das ist le-
diglich die direkte Wahrnehmung dieser Person 
von außen. Es handelt sich jedoch nur um eine 
Illusion, nicht um einen echten Beweis dafür, 
wer sie wirklich ist. In ihr stecken bestimmte Ei-
genschaften, die sogar der Person selbst viel-
leicht gar nicht bewusst sind. Es kann ein großer 
Opfergeist, ein tiefes Gefühl der Liebe oder 
jede Menge Wut sein. Könnt ihr die Wut dieser 
Person sehen? Könnt ihr seine Liebe oder sein 
Mitgefühl sehen? Ist es nicht töricht, nur die äu-
ßere Form zu betrachten, ohne diese Eigen-
schaften zu erkennen? Diejenigen, die sich nur 
auf direkte Beweise verlassen, sind solche Nar-
ren. Wir sollten die inneren Eigenschaften, die 
in uns vorhanden sind, zum Ausdruck bringen. 
Nur die äußere Erscheinung einer Person zu be-
trachten, ohne ihre Eigenschaften zu sehen, 
wird als direkte Wahrnehmung betrachtet. Aber 
selbst die direkte Wahrnehmung hat eine indi-
rekte, unsichtbare Grundlage, die sie stützt. 

Ihr seht diesen prächtigen, wunderschönen 
Saal. Wenn ihr nur diese äußere Erscheinung als 
direkten Beweis betrachtet, was ist dann mit 
dem Fundament unter diesem Bauwerk? Ge-
nauso ist Gott die Grundlage. Prakriti, die Na-
tur, ist die Form. Das Selbst ist die Grundlage, 
der Körper ist die Form. Wenn ihr die Form be-
trachtet, müsst ihr auch ihre Grundlage (Adha-
ram) erkennen. Daher kann die direkte Wahr-
nehmung allein nicht als Beweis angesehen 
werden. Selbst die direkte Wahrnehmung hängt 
von einer indirekten Grundlage ab, die sie 

stützt. Daher ist es große Torheit, nur die di-
rekte Wahrnehmung als Beweis anzuerkennen. 

Betrachtet zum Beispiel diese Rose. Sie ist für 
euch sichtbar. Aber in dieser sichtbaren Rose 
steckt auch ein Duft, der unsichtbar ist. Ihr seht 
die Blume, aber ihr seht ihren Duft nicht. Bedeu-
tet das, dass der Duft nicht existiert? Er ist da, 
aber er hat keine sichtbare Form. Die Blume, 
die den Duft trägt, hat eine Form, aber der Duft 
selbst ist formlos. Auf die gleiche Weise glaubt 
ihr an diesen Körper, der wie eine Blume ist. 
Aber ihr nehmt den Duft - die ihm innewoh-
nende Göttlichkeit - nicht wahr. Obwohl der 
Körper mit unangenehmen Gerüchen (weltli-
chen Neigungen) assoziiert wird, wird die Form 
dennoch benötigt, um den Duft der Göttlichkeit 
wahrzunehmen. Daher ist unser sichtbarer Kör-
per wie eine Blume. 

Die gleiche Rose hat weiter unten auch noch 
Dornen. Ihr müsst die Blume abschneiden, ohne 
die Dornen zu berühren. Die Blume ist das, was 
Ihr begehrt, aber es gibt keine Rosen ohne Dor-
nen. Da Ihr die Blume begehrt, müsst Ihr sie vor-
sichtig pflücken, ohne Euch an den Dornen zu 
verletzen. Ebenso solltet Ihr alle aufkommen-
den Zweifel beiseiteschieben und nur die Liebe 
annehmen. Haltet nur an der Liebe fest.  

Butter ist in der Milch enthalten, auch wenn man 
sie nicht sehen kann. Das bedeutet nicht, dass 
sie nicht vorhanden ist. Wenn man die Milch 
richtig verwirbelt, steigt die darin enthaltene 
Butter an die Oberfläche. In ähnlicher Weise 
solltet ihr im Ozean eures Herzens den Verwir-
belungsstab des Wissens verwenden, die Zügel 
eures Geistes fest in der Hand halten und die 
Verwirbelung durchführen, die als spirituelle 
Praxis oder Sādhana bezeichnet wird. Dann 
werdet ihr die Butter der Gottesverwirklichung 
erhalten. Das ist die Lektion, die ihr heute ler-
nen müsst. 

Erfahrt Glückseligkeit  
Auf dieser Konferenz müssen Entscheidungen 
zu folgenden Themen getroffen werden:  



 11 

• Wie können wir die Wahrheit innerhalb un-
serer Organisationen erkennen?  

• Wie können wir die Resultate in der Organi-
sation verbessern? Wann und wie kann dies 
erreicht werden?  

Ich habe kein Verlangen danach, dass die Mit-
gliederzahlen der Sathya Sai Organisationen 
steigen. Was Ich wirklich wünsche, ist die Mani-
festation der Göttlichkeit in jedem Menschen. 
Wenn die Göttlichkeit wächst, könnt ihr Glück-
seligkeit erfahren. All dies geschieht nur zu eu-
rem Wohl und zu eurem Nutzen. Die Entwick-
lung dieser Organisationen bringt Mir keinen 
Nutzen. Für Mich ist es ein- und dasselbe; Ich 
bin immer in Glückseligkeit. Gestern sagte je-
mand zu Mir: „Swami, glücklichen Geburtstag.“ 
Ich antwortete: „Ich bin immer glücklich. Ihr 
seid es, denen dieses Glück fehlt, deshalb 
wünscht es lieber euch selbst.“ Ihr braucht Mir 
nicht glücklichen Geburtstag zu wünschen, 
denn Ich bin immer glücklich. All diese Dinge, 
die mit dem Körper zu tun haben, sind nur Illu-
sionen. Sie sind nicht die ultimative Wahrheit. 

Verkörperungen der Liebe! Um als „Verkörpe-
rungen der Liebe” angesprochen zu werden, 
müsst ihr diese Liebe wirklich in euch selbst kul-
tivieren. Diese reine Liebe allein ist genug. Es 
sind keine weiteren spirituellen Praktiken not-
wendig. Liebt alle Menschen. Macht keinen Un-
terschied zwischen Mein und Dein. Alle sind 
Gottes Kinder und mit Ihm verbunden. Alle sind 
Manifestationen der göttlichen Essenz. Ich 
möchte, dass ihr dieses Gefühl der Einheit 
pflegt. Wie können wir diese Einheit fördern? 
Wie sollen wir uns verhalten? Wie sollen wir 
diese Einheit verstehen? Das sind die Fragen, 
über die wir in den nächsten zwei oder drei Ta-
gen der Konferenz entscheiden müssen. Sobald 
diese Entscheidungen während dieser Feier-
lichkeiten zum 70. Geburtstag getroffen sind, 
müssen wir daran festhalten und voranschrei-
ten, und sie während unserer gesamten Lebens-
reise praktizieren. 

Richtet euch auf das All-Gegenwär-
tige aus 
Sri Krishnamurthy, Präsident des Bundesstaates 
Madras und ehemaliger Präsident der Sri Sathya 
Sai Seva Organisation von Tamil Nadu, wandte 
sich mit folgenden Worten an Swami: „Swami, 
wenn Du in Deiner dritten Inkarnation als Ver-
körperung der Liebe, als Prema Sai, wieder-
kommst, möchten wir Dir gerne dienen.“ Ich 
antwortete: „Sir, konzentrieren Sie sich auf das, 
was jetzt in Ihrer Reichweite ist, und machen Sie 
das Beste aus dem, was Sie haben (nämlich 
Swami und Swamis Lehren). Warum warten Sie 
auf etwas, das noch kommen wird?“  

Die Gegenwart ist sehr wichtig. Die Vergangen-
heit ist Vergangenheit - vergesst die Vergan-
genheit. Die Zukunft ist ungewiss - grübelt nicht 
über die Zukunft nach. Die Gegenwart ist sehr 
wichtig, denn sie ist keine gewöhnliche Gegen-
wart. Sie ist All-Gegenwart. Die Vergangenheit 
und die Zukunft sind wie Bäume, aber die Ge-
genwart ist wie der Samen, aus dem der Baum 
entsteht. Wenn ihr eure Pflicht in der Gegen-
wart richtig erfüllt, wird sich das entsprechende 
Ergebnis in der Zukunft einstellen. Es besteht 
kein Grund, dies vorwegzunehmen und sich 
darüber Sorgen zu machen. Erfüllt gewissenhaft 
die euch übertragenen Aufgaben: „Pflicht ist 
Gott, Arbeit ist Gottesdienst.“ Nur wenn wir 
diese Wahrheit erkennen und danach leben, 
wird alles auf dem richtigen und idealen Weg 
voranschreiten. 

Warum haben wir diese Konferenz heute eröff-
net? Wir haben uns auf die Suche nach der 
Wahrheit begeben, auf eine Reise, um das 
Göttliche zu erfahren. Bislang haben sich alle 
unsere Aktivitäten auf weltliche Angelegen-hei-
ten konzentriert. Heute beginnt eine neue Ära, 
in der wir das Göttliche in jedem Menschen 
durch das Prinzip der Einheit erkennen. 

Was ist wahre Jugend? 
Wir feiern nun den 70. Geburtstag von Swami. 
Ihr solltet gut darüber nachdenken. Das 



 12 

menschliche Leben besteht aus den fünf Ele-
menten (Pañca Bhuta - Erde, Wasser, Feuer, 
Luft und Äther), den fünf Lebenskräften (Pañca 
Prāna - Prāna, Apāna, Samāna, Udana und 
Vyāna), den fünf Sinnen (Pañca Indriya - den fünf 
Sinnesorganen der Handlung und den fünf Sin-
nesorganen der Wahrnehmung), den fünf Hül-
len (Pañca Kosha - Annamaya, Prānamaya, Ma-
nomaya, Vijñānamaya und Ānandamaya) und 
den fünf Himmelsrichtungen (Pañca Dikkulu). 
Der Körper erlebt bis zum Alter von 50 Jahren 
eine gewisse Freude durch die Beschäftigung 
mit den fünf Elementen. Diese Phase wird als 
Jugend bezeichnet. Aber was genau ist Ju-
gend? Jugend bedeutet nicht zu heiraten, Dut-
zende von Kindern zu haben und weltlichen 
Vergnügungen nachzugehen. Jugend bedeu-
tet, seine wahre Stärke und Kraft durch richtige 
Handlungen unter Beweis zu stellen. 

Die Jugend ist von allen die kurzlebigste Phase 
des Lebens. Sie kommt in der Mitte und geht in 
der Mitte. Die Jugend ist wie eine vorüberzie-
hende Wolke. Es gibt keinen Grund, stolz da-
rauf zu sein. Man sollte nicht arrogant oder 
überglücklich sein, nur weil man jung ist. Nie-
mand kann vorhersagen, wann die Jugend be-
ginnt und wann sie vergeht. Man betrachtet die 
Jugend als etwas, das vom Zustand des Körpers 
abhängt. In der Antike wurde die Jugend nicht 
am Körper gemessen. Im Allgemeinen betrach-
ten die Menschen das Alter zwischen 20 und 40 
Jahren als Jugend, aber das ist nur das Alter des 
Körpers. Was ist dann wahre Jugend? Es ist die 
Kraft und Stärke des Geistes. 

Während des großen Mahābhārata-Krieges war 
Bhīshma 112 Jahre alt, Krishna 78 Jahre alt und 
Arjuna 74 Jahre alt. Dennoch führte Bhīshma 
die Armee als Oberbefehlshaber an. Zu dieser 
Zeit galt ein Alter von 112 Jahren als Jugend. 
Kann Jugend also durch den Körper bestimmt 
werden? Nein, überhaupt nicht. Sie wird durch 
die Stärke des Geistes bestimmt. Mit dieser 
mentalen Stärke kann man sein ganzes Leben 
lang jung bleiben. Das ist Willenskraft. Diese 
Willenskraft stammt aus dem Göttlichen selbst. 

Manche bezeichnen sie als „freien Willen”. 
Aber nur Gott hat den wahren „freien Willen”. 
Was Menschen als freien Willen bezeichnen, ist 
nur dem Namen nach so. Nur Gott hat den wah-
ren freien Willen. Deshalb müssen wir durch 
diese göttliche Willenskraft handeln und Erfolg 
haben. 

Meilensteine des Lebens 
Die Jugendphase kann also bis zum Alter von 
50 Jahren dauern. Während dieser Zeit muss 
man Verantwortung übernehmen und seine 
Pflichten erfüllen. In Indien gibt es die Tradition, 
mit Erreichen des 60. Lebensjahres die „Shānti 
Puja”, eine besondere heilige Zeremonie, die 
einem Menschen Frieden schenkt, durchzufüh-
ren. Was wird damit erreicht? Es bedeutet, zu-
mindest bis zu einem gewissen Grad die Kon-
trolle über die sechs inneren Feinde (Arishad-
varga) zu erlangen: Begierde, Wut, Gier, Anhaf-
tung, Stolz und Neid.  

Dann kommt das 70. Lebensjahr. Was ist seine 
Bedeutung? Es steht für das Reich der sieben 
Weisen, der sieben Ozeane, der sieben Mu-
siknoten und der sieben Farben des Spektrums. 
Die sieben Noten symbolisieren die Musik. Die 
sieben Farben stehen für die Essenz der Sonne, 
die ewig ist. Daher symbolisiert das 70. Lebens-
jahr Beständigkeit oder Ewigkeit. Es bedeutet, 
dass man danach streben muss, den Zustand ei-
nes Weisen zu erreichen. Das Erreichen dieses 
Zustands der Heiligkeit ist das wahre Ziel des 
70. Lebensjahres. 

Was ist die Bedeutung des 80. Lebensjahres? Es 
symbolisiert die Ashta Graha, die acht Planeten. 
Innerhalb dieses Planetensystems müsst ihr wie 
einer der Planeten werden. Das ist das Prinzip 
der acht Planeten. Dann kommt das 90. Lebens-
jahr, das die Nava Graha, die neun Planeten, re-
präsentiert. Ihr müsst einer dieser neun werden 
- strahlend, stark und mächtig. Das bedeutet, 
das Negative hinter sich zu lassen und nur noch 
im Positiven zu leben. Der nächste Meilenstein 
ist das 100. Lebensjahr. Dies ist die Stufe, auf 
der die zehn Sinne - die fünf Handlungsorgane 



 13 

und die fünf Wahrnehmungsorgane - rein und 
heilig werden. Auf dieser Stufe verschwindet so-
gar das Körperbewusstsein. Solange das Kör-
perbewusstsein bestehen bleibt, könnt ihr keine 
ewige Glückseligkeit erfahren. Wenn das Kör-
perbewusstsein abnimmt, entfaltet sich das Be-
wusstsein des Ātma, der Seele oder des wahren 
Selbst, und dieses blüht auf. 

Liebt Gott, verringert eure Wünsche 
Man muss also seine Wünsche nach und nach 
reduzieren. Je mehr Wünsche ein Mensch hat, 
desto schwächer wird er. Mit zunehmender 
Lust, Wut und ähnlichen Leidenschaften ver-
kürzt sich das menschliche Leben. Was verkürzt 
unsere Lebensspanne wirklich? Wut verkürzt un-
sere Lebensspanne. Neid zerbricht unser Leben 
in Stücke. Anhaftung zerstört unsere Langlebig-
keit. Diese Laster vernichten im Wesentlichen 
unsere Lebensspanne. Ohne diese Laster kann 
nichts unsere Lebensspanne einschränken. Da-
her heißt es: „Weniger Gepäck, mehr Komfort, 
macht das Reisen zum Vergnügen.“ Das Leben 
ist eine lange Reise. Wenn man unterwegs zu 
viel Gepäck mit sich trägt, wird das Leben müh-
sam. Und es ist eine lange Reise, die sich über 
viele Leben erstreckt. Was ist dieses Gepäck? 
Wünsche sind das Gepäck. Das Reduzieren von 
Wünschen wird als Entsagung, als Tyāga, be-
zeichnet. Deshalb verkünden die Schriften: 
„Nur durch Opfer oder Entsagung kann man 
Unsterblichkeit erlangen; Tyāgenaike Amritatva 
Manashuh.“ 

Um Unsterblichkeit zu erlangen, muss man nach 
und nach seine Wünsche reduzieren und göttli-
che Liebe und göttliches Bewusstsein entwi-
ckeln. Es gibt keine größere Liebe als die gött-
liche Liebe, und nichts kann mit ihrer Süße mit-
halten. Die Süße der göttlichen Liebe findet 
man nirgendwo sonst. 

Süßer als Zucker, köstlicher als Sahne-Joghurt, 
schmackhafter als reiner Honig - die ständige 
Wiederholung des süßen Gottesnamens 
schmeckt wahrhaftig wie göttlicher Nektar. 
(Telugu-Gedicht) 

Wenn ihr fortfahrt, den göttlichen Namen zu 
singen und zu wiederholen, erfüllt eine immer 
größer werdende Süße das Herz. So wie Zu-
ckerrohr umso süßer wird, je länger man darauf 
kaut, so wird auch die göttliche Liebe umso sü-
ßer, je mehr man sie erlebt. Daher liegen das 
Wesen und das Ziel der Sri Sathya Sai Organi-
sationen in dem aufrichtigen Bemühen, die 
Liebe Gottes zu erlangen. 

Pflegt dieses Prinzip der Liebe und fördert die 
Einheit. Innerhalb der Organisation könnt ihr 
selber Entscheidungen darüber treffen, wie sie 
geführt werden soll. Das ist ganz einfach. Viel-
leicht denkt ihr, es sei schwierig, aber nichts ist 
einfacher als der spirituelle Weg. Selbst das Zer-
drücken des Blütenblatts einer Rose erfordert 
Anstrengung, aber das Erlangen göttlicher 
Liebe durch den spirituellen Weg ist viel einfa-
cher. Die Schwierigkeiten, denen ihr begegnet, 
entstehen nur, weil ihr den richtigen Weg noch 
nicht entdeckt habt. Ihr müsst euch darauf kon-
zentrieren, den richtigen Weg zu lernen und ihm 
zu folgen. 

Stellt euch vor, ihr haltet ein Stück Stoff in der 
Hand. Je länger ihr es festhaltet, desto mehr be-
ginnen eure Finger zu schmerzen. Festhalten ist 
schwer, Llassen ist leicht. Ebenso kann das Fest-
halten an weltlichen Dingen oder Bindungen 
Schmerzen verursachen. Lasst stattdessen los 
und haltet an der Göttlichkeit fest, dann werdet 
ihr frei von Leiden sein. Ihr müsst die Göttlich-
keit sorgfältig erforschen. Geld kommt und 
geht. Aber Göttlichkeit kann weder kommen 
noch gehen. Wenn man seine Gesundheit ver-
liert, kann man sie wiedererlangen. Wenn man 
seinen Reichtum verliert, kann man ihn wieder 
verdienen. Aber wenn man die Liebe verliert, 
kann man sie nie mehr erlangen. Deshalb müs-
sen wir die Liebe pflegen, ohne sie zu verlieren. 
Wir müssen sie schützen und bewahren. Nur 
dann wird unser Leben geheiligt sein. 

Sri Sathya Sai Baba, 18. November 1995 



ERFAHRUNGEN VON DEVOTEES 

Nicht einmal ein Grashalm bewegt sich, ohne dass 
Sai es so will  

Ich bin als Katholik in St. Louis, Missouri, in den 
USA, aufgewachsen. Meine Eltern stammten 
aus Irland, ein Land, das für seinen leidenschaft-
lichen Katholizismus bekannt ist. In der Grund-
schule wurde ich von Nonnen unterrichtet und 
später von einem religiösen Orden, von Brü-
dern, in einer reinen Jungen Oberschule. Diese 
Brüder waren keine Priester, hatten aber einige 
Gelübde abgelegt und widmeten ihr Leben 
dem Unterrichten. Ich werde immer dankbar 
sein für die Erziehung, die sie mir gegeben ha-
ben. Nach meinem Schulabschluss schrieb ich 
mich in einer Universität für Jesuiten ein. Auch 
als Teilzeit-Doktorand, während ich in einem 
Vollzeitjob arbeitete, machte ich meine Studien, 
zwecks Promotion im Fach Psychologie, inner-
halb der katholischen Tradition. 

Wie dem auch sei, ich wurde älter und begann 
zu bemerken, dass irgendetwas für mich nicht 
stimmte. Es gab viele Konfessionen im Christen-
tum und viele kritisierten einander. Das ver-
wirrte mich. Schließlich studierten sie alle die 
Lehren von Jesus Christus. Wie konnten sie 
dann so gespalten sein? 

Diese Kuriosität brachte mich dazu, andere spi-
rituelle Wege zu erkunden. Ich begann zu me-
ditieren, Kundalini Yoga, und verschiedene an-
dere spirituelle Strömungen. Dann, im Jahre 
1978, passierte etwas Signifikantes. Ich nahm an 
einem Seminar über Meditation mit Dr. Bill Har-
vey, einem Psychologen und zudem mein Men-
tor, in Jackson, Mississippi, teil. Wir arbeiteten 
zusammen an einem Programm zur Behandlung 
von Drogenmissbrauch. Das Seminar wurde von 
Herrn Alexander Everett, einem Briten, geleitet. 
Er erwähnte während einer der Sitzungen bei-
läufig, dass er gerade aus Indien zurückgekehrt 

sei und dass die heiligste Person auf diesem 
Planeten in Südindien leben würde.  

Das erweckte unsere Aufmerksamkeit. Dr. Har-
vey und ich sahen uns an. Niemand sonst im 
Raum schien Notiz davon zu nehmen, wir aber 
fragten ihn beim Mittagessen, wer diese Person 
denn sei. Er sagte: „Sein Name ist Sathya Sai 
Baba.“ 

Als wir nach Hause, nach St. Louis, zurückkehr-
ten, stellte Dr. Harvey Nachforschungen über 
ihn an. Er fand mehr über Sai Baba heraus und 
später im Jahr besuchte er Indien und Sai Babas 
Ashram. Als er zurückkam, brachte er Bücher 
und tiefgründige Geschichten mit. Das erste 
Buch, das ich las, enthielt eine Lehre von Sai 
Baba, die mir besonders auffiel - die Einheit al-
ler Religionen. Das berührte etwas in mir. Nach-
dem ich so viel Spaltung innerhalb des Chris-
tentums gesehen hatte, fühlte sich diese Bot-
schaft tiefsinnig und richtig an.  

Ich fuhr fort damit, Bücher über Sai zu lesen und 
nach einiger Zeit begann ich zu einem Sai Zent-
rum zu gehen. Doch die Zentrumserfahrungen 
waren zu der Zeit ganz anders als heute. Damals 
empfand ich es nicht als sehr einladend. Die 
Bhajans waren alle in verschiedenen indischen 
Sprachen. Es waren so ca. zwölf Leute dort - ei-
nige indischer Herkunft, einige Kaukasier, ei-
nige Afroamerikaner.  

Aber es gab keine Studiengruppe. Es wurden 
andächtige Lieder in einer Sprache gesungen, 
die ich nicht verstand und hinterher unterhielten 
die Menschen sich flüsternd miteinander. Das 
erinnerte mich nicht an das, was ich in den Bü-
chern gelesen hatte. Ich ging noch ein paarmal 



 15 

hin, dachte aber schließlich: „Dies ist nichts für 
mich.“ 

Wenn ich zurückschaue, erkenne ich, wie wich-
tig diese Erfahrung für mich war. Wenn ich 
heute Sai Zentren besuche, versuche ich mich 
immer daran zu erinnern, wie es damals für mich 
war, das erste Mal in ein Sai Zentrum hineinzu-
gehen und nichts von der indischen Kultur oder 
über Sai Baba zu wissen. Dieses anfänglich 
empfundene Unbehagen hilft mir, mich in Neu-
ankömmlinge hineinzuversetzen.  

Einige Jahre vergingen und ich verlor den Kon-
takt zu Dr. Harvey. Dann, an einem Tag im Jahre 
1987, rief er mich an. Einige Tage zuvor war 
mein bester Freund an Krebs gestorben. Ich half 
seiner Frau bei der Organisation der Beerdi-
gung. Danach war ich in meinem Elternhaus, wo 
ich meinen Anrufbeantworter checkte und mir 
Dr. Harveys Botschaft anhörte. Ich rief ihn zu-
rück und er sagte: „Jack, ich weiß, dass wir 
lange nichts mehr voneinander gehört haben, 
aber du hast einmal zu mir gesagt: „Wenn ich 
jemals sehen sollte, wie sich Vibhūti bildet, sei 
es am Tag oder in der Nacht, dass ich dich dann 
anrufen möge. Und so rufe ich dich an.“ 

Er erzählte mir, dass sich Vibhūti bei einem De-
votee zuhause bilden würde, auf der anderen 
Seite des Mississippi, in Illinois. Ich sagte zu 
ihm, dass ich gerne gehen und es sehen würde, 
und an diesem Abend fuhren wir zu dem Haus. 
Es war ein kleines Haus und der Duft von Jasmin 
erfüllte die Luft. Da war Vibhūti überall - es bil-
dete sich auf Bildern von Sai, auf Tischen und 
anderen Oberflächen. Ein paar Leute hatten 
ihre eigenen Sai Baba-Bilder auf den Tisch ge-
stellt oder gelegt und auch auf ihnen hatte sich 
Vibhūti gebildet! Dr. Harvey gab mir ein kleines 
Bild von Sai Baba und sagte: „Hier, nimm dies! 
Lege es auf den Tisch und vielleicht segnet Er 
es!“ Ich legte es neben einige andere und 
checkte es wiederholt. Doch es bildete sich 
nichts.  

Ungefähr sechs Tage später sagte Dr. Harvey: 
„Ich denke, dass der Vibhūti-Strom jetzt vorbei 

ist. Seit zwei Tagen hat sich kein weiteres Vib-
hūti gebildet.“ Ich erwiderte: „Lass uns dorthin 
zurückgehen!“ Als wir dort ankamen, sah ich, 
dass sich noch weiteres Vibhūti auf zusätzlichen 
Bildern geformt hatte. Amrita, heiliger Nektar, 
war von einigen Bildern getropft. Rotes Kum-
kum war auf mehreren Fotos erschienen. Sofort 
ging ich, um das kleine Bild, das ich vor einer 
Woche auf den Tisch gelegt hatte, zu untersu-
chen. Mein Bild war das einzige, das kein Vib-
hūti darauf hatte. Es war vollkommen klar. Viel 
später habe ich gelernt, dankbar dafür zu sein, 
dass kein Vibhūti auf meinem Bild erschienen 
war, denn ich erkannte, dass Sai alles getan 
hatte, um nichts darauf zu materialisieren. Er 
gab mir eine besondere Botschaft. Tatsächlich, 
wenn es erschienen wäre, wäre ich vielleicht 
skeptisch bezüglich dieser ganzen Sache gewe-
sen! 

In der Tat, die Lotusfüße 
Im Jahre 1990 machte ich meine erste Reise, um 
Sai in Prasanthi Nilayam, dem HauptAshram, zu 
sehen. Dr. Harvey und einige andere waren Teil 
einer Gruppe. Er und eine Frau in unserer 
Gruppe waren schon einmal dort gewesen. Alle 
anderen von uns waren Neulinge. An meinem 
ersten Tag in Prasanthi Nilayam, auf meiner ers-
ten Reise nach Indien, ging ich durch den gan-
zen Ashram und auch außerhalb davon und 
nahm alles Geschehen, alle Geräusche und 
Düfte in mir auf. Zurück im Ashram sah Dr. Har-
vey mich und meinte, dass es gut sei, auf dem 
Ashram-Gelände zu bleiben. Er warnte mich, 
dass ich nicht an die heiße Sonne gewöhnt sei. 
Doch ich beachtete seinen Rat nicht und sagte, 
dass ich mich fühlen würde, als ob ich eine ‚Me-
ditation während des Gehens’ erfahren würde.  

Bei unserem ersten Darshan wurden wir damit 
gesegnet, zu einem Interview gerufen zu wer-
den. Während des Interviews bemerkte ich eine 
Frau, wie sie Sais Fuß berührte. Instinktiv be-
rührte Ich Sais anderen Fuß, da ich gelernt 
hatte, dass das Berühren des Fußes einer heili-
gen Person ein Privileg und ein Segen ist. Ich 



 16 

war verblüfft: Hier war ein Mann in seinen Sech-
zigern, der auf dem Sand und im Staub gegan-
gen war und dennoch waren Seine Füße total 
sauber. Als ich Seine Fußsohle fühlte, war ich 
verblüfft, dass sie sich so weich wie die Haut ei-
nes Babys anfühlte. Während dieses Interviews 
sah Sai mich an und fragte: „Wie war dein Spa-
ziergang?“ Später fragte ich Dr. Harvey, ob er 
Sai von meinem Spaziergang erzählt hätte. Er 
lachte nur. Offensichtlich hatte er das nicht ge-
tan und Sai gab mir einen kurzen Einblick in 
Seine Allwissenheit.  

 

Sai bestimmt den Zeitpunkt  
Nach dem Interview gingen wir und ich lief über 
den Sand und setzte mich mit einem anderen 
Mann aus unserer Gruppe auf eine niedrige 
Mauer, die sich überall um den Darshan-Platz 
herum befindet. Nach einer Weile sagte er, dass 
er herumlaufen müsse, um zu verarbeiten, was 
geschehen sei. Ich blieb und versuchte, meine 
eigenen Erfahrungen zu verarbeiten.  

Dann passierte etwas Merkwürdiges. Nachdem 
ich dort schon einige Zeit gesessen und darüber 
nachgedacht hatte, was gerade passiert war, 
kam mir der Gedanke aufzustehen und zu ge-
hen. Ich versuchte aufzustehen, konnte es aber 
nicht. Da war kein Schmerz, keine Angst - ein-
fach nur eine seltsame Stille und die Unfähig-
keit, mich zu bewegen. Ich dachte, dass das 
seltsam sei, versuchte aber nicht mehr, 

aufzustehen und lehnte mich einfach wieder auf 
der niedrigen Mauer zurück.  

Der Darshanplatz war fast leer, abgesehen von 
ein paar Sevadals (Freiwillige) und einige ältere 
Männer in Rollstühlen links vor mir. Als ich mich 
gegen die Mauer entspannte und nach vorne 
sah, bemerkte ich, wie sich die Tür zum Inter-
viewraum langsam öffnete. Sai Baba kam her-
aus und ging ruhig auf mich zu. Er sah mich an, 
während Er ging, und ich sah Ihn an. Unsere Au-
gen schlossen sich. Als er noch etwa sieben bis 
acht Meter von mir entfernt war, stoppte Er, lä-
chelte, drehte Sich dann langsam um und ging 
zu den Männern in den Rollstühlen. Er segnete 
sie und ging anschließend wieder zurück in den 
Interviewraum. In dem Augenblick, als sich die 
Tür schloss, sprang ich augenblicklich, fast ruck-
artig, auf! 

Es dauerte eine Weile, aber schließlich verstand 
ich die Lektion: Gott bestimmt den Zeitpunkt, 
nicht wir! Diese Lektion ist mir immer im Ge-
dächtnis geblieben.  

In der darauffolgenden Woche reiste Sai nach 
Brindavan, dem Ashram nahe Bengaluru, und 
wir packten unsere Sachen schnell zusammen 
und folgten Ihm. Wieder wurden wir vom Glück 
begünstigt und erhielten Interviews mit Swami. 
In einem der Interviews materialisierte Sai einen 
Lingam für eine Ärztin aus unserer Gruppe. Er 
sagte zu ihr, dass sie den Lingam ins Wasser le-
gen und das Wasser dann ihren kränksten Pati-
enten geben solle. Später, als ich sie sah, fragte 
ich sie nach dem Lingam. Sie hatte ihn bei sich 
und gab ihn mir. Ich sagte zu ihr, dass er für 
mich größer ausgesehen hätte, als ich zusah, 
wie Sai ihn materialisierte. Sie sagte: „Er war 
größer; er ist kleiner geworden.“ Das war noch 
ein weiteres Wunder.  

Sai kennt unsere innersten Gedan-
ken 
Drei Jahre später, auf meiner zweiten Reise 
nach Indien, bemerkte ich, dass Dr. Harvey zu-
fälligerweise auch gerade wieder in Prasanthi 



 17 

Nilayam war! Ich gesellte mich zu der kleinen 
Gruppe, zu der er gehörte. Ich war beim ersten 
Mal so glücklich gewesen, zwei Interviews zu 
bekommen. Daher hoffte ein Teil von mir, dass 
es wieder geschehen könnte. Jeden Tag sagte 
ich zu der Gruppe: „Heute ist der Tag.“ Doch 
die Tage vergingen und wir wurden nicht geru-
fen.  

Ich war damals in meinen Vierzigern und immer 
noch unverheiratet. Ich dachte ständig darüber 
nach und glaubte, dass es nicht in meinem 
Schicksal vorgesehen war, jemals zu heiraten, 
trotz meiner Versuche in verschiedenen Bezie-
hungen. Schließlich hatten wir unseren letzten 
Darshan. In wenigen Stunden mussten wir zum 
Flughafen fahren. Ich saß dort und akzeptierte 
die Tatsache, dass wir kein weiteres Interview 
erhalten würden. Ich dachte darüber nach, wie 
ich mich damit fühlte. Ich fragte mich: „Bin ich 
froh darüber, gekommen zu sein?“ Die Antwort 
war ‚Ja’. Ich fragte mich, ob ich je wieder nach 
Prasanthi zurückkehren würde. Und das konnte 
ich nicht beantworten.  

An dem Tag zog ich eine gute Nummer in den 
Reihen und saß vorne. Swami kam von der Frau-
enseite herüber. Als Er hinüber zur Männerseite 
ging, sah Er mich an und ich sah Ihn an. Unsere 
Blicke trafen sich. Er kam direkt auf mich zu. Mit 
gefalteten Händen sagte ich: „Swami, bitte ein 
Interview!“ 

Er fragte: „Wie viele?“ 

Ich erwiderte: „Acht.“  

Er sagte: „Geh!“  

In dem Interview sah Er mich an und fragte:  

„Wo ist deine Frau?“  

Ich sagte: „Swami, ich bin nicht verheiratet.“  

Er sagte: „Ich weiß. Aber jetzt wünscht du eine 
Ehefrau.“  

Ich war mir nicht sicher, was ich darauf antwor-
ten sollte. Dann sagte Er:  

„Buchstabiere Ehefrau!“  

Ich war verwirrt. Er sagte noch einmal: „Buch-
stabiere Ehefrau!“ Jemand im Raum sagte: 
„Jack, Er meint das Wort.“ Ich sagte: „W-I-F-E“.  

Er lächelte und sagte: „Ja. Worries (Sorgen) In-
vited (eingeladen) For (für) Ever (immer).“  

Damals habe ich das nicht verstanden. Später 
erfuhr ich, dass Sai (noch) eine weitere Ausfüh-
rung des Initialwortes W-I-F-E benennt. Wenn 
beide, Ehemann und Ehefrau, Gott oder das ul-
timative Ziel des Lebens, zusammen verfolgen, 
wird WIFE zu ‚Wisdom Invited For Ever! (Weis-
heit eingeladen für immer).’ 

Dann sagte Er zu mir: „Wenn du das nächste 
Mal kommst, bringe deine Frau mit.“ 

Weisheit eingeladen für immer 
(WIFE) 
Ich behielt das für mich, aber später, als ein ne-
palesisches Ehepaar aus unserer Gruppe, das 
Nepal besucht hatte, nachdem wir den Ashram 
verlassen hatten, zurück nach St. Louis und zu 
einem Zentrumstreffen kam, erzählten sie von 
ihren Erfahrungen in Prasanthi Nilayam und als 
sie mich sahen, verkündeten sie: „Oh ja, Swami 
hat zu Jack gesagt, dass er mit einer Ehefrau zu-
rückkommen solle.“ Das löste großes Interesse 
bei vielen Devotees aus. Einige Monate später, 
beim jährlichen ‚Regionalen Retreat der SSSIO 
der Mittleren Zentralregion in den USA’ traf ich 
Frau Kathy Schaefer. Sie war eine Grundschul-
lehrerin aus Milwaukee und die Regionale Vize-
präsidentin der Nördlichen Zentralregion.  

Einige Zeit nach dem Retreat bat mich jemand 
aus dem Zentrum Kathy anzurufen, da sie ein 
Zentrumshandbuch kreiert hatte, das gut für un-
ser Zentrum sein würde. Als ich sie anrief, wollte 
sie es mir gern zusenden. Wir verbrachten ei-
nige Zeit damit, über Sai und Seine Lehren zu 
sprechen. Es war ein Satsang und eine Studien-
gruppe von uns beiden. Später im Sommer 
nahm ich am Retreat der Nördlichen Zentralre-
gion teil und traf dort viele Devotees, auch ei-
nige aus Kathys Familie. Danach unterhielten 
wir uns weiterhin telefonisch und ich erzählte 



 18 

ihr, was Sai zu mir gesagt hatte, vom Zurück-
kommen mit einer Ehefrau. Sie sagte dann zu 
mir, dass sie, während ihrer ersten Reise nach 
Prasanthi Nilayam im Jahre 1989, ein Interview 
gehabt hätte, wo Sai ihr viele Dinge erzählt 
hatte, einschließlich: „Ich werde dir einen guten 
Ehemann schicken.“  

Wir hatten das Gefühl, dass Sai etwas mit uns 
beiden vorhatte. Schließlich schrieben wir einen 
Brief an Sai, worin wir um Seinen Segen baten 
und fragten, ob Er es wolle, dass wir heirateten. 
Wenn Er ‚Nein’ sagen würde, wären wir bereit, 
uns zu trennen. Wir beschlossen zu reisen und 
Ihn während Kathys Schul-Weihnachtsferien zu 
sehen. Ihre Mutter, sie war eine Devotee, 
schrieb einen Brief an Sai, in dem sie Sai um Sei-
nen Segen für unsere Eheschließung bat. Wir 
legten unseren Brief, den Brief ihrer Mutter und 
ein Foto von Kathy und ein gesondertes Foto 
von mir in einen Umschlag, den wir Sai während 
des Darshans darreichen wollten. Wir machten 
verschiedene Kopien davon, für den Fall, dass 
wir nicht nahe genug an Ihn herankommen wür-
den, um Ihm den Umschlag zu geben. Die Idee 
dahinter war, dass vielleicht ein Devotee, den 
wir kannten, nahe genug an Ihn herankommen 
könnte, um ihn abzugeben.  

Wir versuchten, unsere Flüge mit speziellem 
Abflug- und Rückflugdatum zu buchen, da Ka-
thy nur kurze Ferien von der Schule hatte. Doch 
die Reisebüro-Mitarbeiterin, die sie kannte, 
sagte zu ihr, dass es für diese Daten keine Flüge 
(mehr) geben würde. Eines Abends rief Kathys 
Freundin, eine Devotee, die in Casa Blanca lebt, 
sie an. Als sie von unserem Dilemma hörte, for-
derte sie Kathy auf, ihr eine Kopie unseres klei-
nen Päckchens zuzuschicken, denn ihr Ehemann 
und sie planten, nach Prasanthi Nilayam zu rei-
sen und sie könnten versuchen, es Sai anzubie-
ten. Kathy schickte es und sie machten sich auf 
den Weg.  

Wir hatten immer noch keine Reservierungen 
und akzeptierten, dass wir vielleicht nicht reisen 
könnten. Dann rief unsere Freundin aus 

Prasanthi Nilayam an und sagte zu Kathy, dass 
Sai unsere Briefe während des Darshans ange-
nommen hätte! Als sie das Telefongespräch be-
endete, rief die Mitarbeiterin des Reisebüros 
Kathy umgehend an und sagte: „Du wirst es 
nicht glauben, aber ein Paar hat gerade seine 
Flüge storniert, zu demselben Reiseziel und zu 
denselben Daten, die ihr wollt. Willst du die Re-
servierungen?“ Kathy antwortete: „Ja.“ 

Unsere Reise war sehr spirituell und dharmisch. 
Im Ashram teilte sie ein Zimmer mit Frauen und 
ich wohnte zusammen mit einigen männlichen 
Devotees. Für unseren ersten Darshan nahmen 
wir beide ein Päckchen mit unseren Briefen und 
Fotos. Sai nahm beide Päckchen von uns. Dann 
wussten wir, dass Er einverstanden war mit die-
sem Schritt. Ich sagte zu Kathy, da wir ein paar 
Extrapäckchen haben, würde ich noch ein wei-
teres mit zum Darshan nehmen. Sie sagte, dass 
sie zufrieden sei, aber ich könnte Sai natürlich 
noch ein weiteres geben. Beim nächsten Dar-
shan nahm Sai meine Briefe. Und während eines 
dritten Darshans nahm Er noch ein Päckchen. Es 
wurde fast zu einem Spiel. Ich ging in den Ort, 
fand einen Kopierladen und machte zusätzliche 
Kopien von den Briefen und Fotos. In diesen 
wenigen Tagen nahm Sai zehn Kopien des 
Päckchens!  

Bei einem Darshan war ich in der letzten Reihe, 
hinter der Menge. Als Sai kam, machte ich mich 
auf den Weg nach vorne. Während ich nach 
vorne ging, machte mir die Menge seltsamer-
weise Platz. Als ich dort ankam, rutschten die 
dort sitzenden Männer für mich beiseite. Sai be-
obachtete mich und streckte Seine Hand aus. 
Ich übergab Ihm mein letztes Päckchen!  

Er hatte ‚Ja’ gesagt, zehnmal! Er hat zehn Ko-
pien derselben Briefe von uns an verschiedenen 
Tagen genommen. Sogar Devotee-Kameraden 
kommentierten: „Er nimmt jeden Tag deinen 
Brief!“ Ich erzählte ihnen nicht, dass es Kopien 
derselben Briefe waren. Wir hatten eine Ehe-
schließungs-Zeremonie bei der Jesus Statue im 
‚Sarva-Dharma’ Garten im Ashram. Wir fanden 



 19 

eine Pfarrerin aus Kanada. Sie sagte, dass sie 
keine Trauung vornehmen könnte, aber sie 
würde einen Ehesegen spenden. Mit ein paar 
Freunden hatten wir eine Zeremonie im Garten 
und eine weitere am Ganesha Tempel nahe 
dem vorderen Eingangstor zum Ashram. 

 

Wir verließen Prasanthi Nilayam sehr glücklich 
und erlebten einen interessanten Augenblick 
am Flughafen. Der Vertreter der Fluggesell-
schaft am Tresen sagte zu uns, dass er unsere 
Namen nicht auf der Passagierliste hätte. Wir 
baten darum, den Manager zu sprechen. Glück-
licherweise hatte ich dafür gesorgt, dass wir 
ausgedruckte Kopien unserer Flugbestätigung 
hatten. Der Manager entschuldigte sich und 
sagte, dass der Flug voll sei und dass sich die 
einzigen zur Verfügung stehenden Plätze in der 
Ersten Klasse befänden. Daher gab er uns diese 
Plätze. Wir waren in Hochstimmung und ver-
standen, dass es Sais Segen war und ein Hoch-
zeitsgeschenk für uns.  

Alles im Leben ist Sein Geschenk  
Als wir zurück nach Hause kamen, arrangierten 
wir alles für eine Hochzeit mit Familie und 
Freunden in Milwaukee. Kathy zog nach St. 
Lous und fand eine Anstellung als Lehrerin in ei-
ner Schule. Sie wurde schließlich gefragt, ob sie 
einverstanden sei, die Regionale Präsidentin 
der Mittleren-Zentralregion der SSSIO-USA zu 

werden und sie diente zudem als Sekretärin des 
Zentralen Rats, die einzige Zeit, wo diese Posi-
tion existierte. Zusammen widmeten wir unsere 
Ehe dankbar der Arbeit für Sai.  

Sieben Jahre später wurde bei Kathy Krebs di-
agnostiziert und sie starb. Ich war in tiefer 
Trauer. Ein paar Wochen später wurde ich ge-
beten, Kathys Position als Regionaler Präsident 
zu übernehmen. Ich lehnte das ab. Einige Wo-
chen später wurde ich noch einmal gefragt. Ich 
erklärte, dass ich den Verlust meiner Frau be-
trauern würde und dass ich so etwas daher nicht 
einmal in Erwägung ziehen könnte. Wieder ei-
nige Wochen später wurde ich noch einmal ge-
fragt und aus irgendeinem Grund, ich kann es 
nicht erklären, nahm ich an. Mit der Zeit merkte 
ich, dass es gut für mich war. Es ging nicht ein-
fach nur darum, beschäftigt zu sein. Es ging da-
rum, mich in Sais Arbeit zu vertiefen, was mei-
nem Leben einen Sinn gab.  

Nachdem ich Kathys Term beendet hatte, be-
gann ich einen weiteren Vierjahres-Term als Re-
gionaler Präsident und dann wurden alle Aufga-
benträger gebeten, noch einen weiteren Term 
zu übernehmen. Anschließend diente ich als 
Nationaler Vizepräsident und Stellvertretender 
Vorsitzender des Nationalen Katastrophenhilfe 
Komitees. Während des Taifuns im Jahre 2013 
auf den Philippinen, gehörte ich zu einem zwan-
zigköpfigen Team, das zwei Wochen lang in ei-
nem medizinischen Camp diente. Die Men-
schen, denen wir dienten - besonders die Kin-
der - waren voller Freude und Dankbarkeit, 
selbst inmitten dieser Tragödie. Es war zutiefst 
demütig machend. Dann wurde ich gebeten als 
Nationaler Ratspräsident zu dienen. Zurzeit 
diene ich als Zentraler Koordinator der SSSIO-
USA.  

Von katholischen Wurzeln zur Hingabe an Sai, 
von Verlust zur Führungsspitze. Jeder Schritt auf 
meiner Reise trug eine unmissverständliche 
Wahrheit in sich:  

Nicht einmal ein Grashalm bewegt sich, ohne 
dass Sai es so will.  



 20 

Jack Feely, Ph.D., Zentraler Koordinator SSSIO, 
USA 

Dr. Jack Feely ist Psychologe und Organisati-
ons- und Managementberater. Er erhielt seine 
Doktorwürde von der Universität St. Louis im 
Jahre 1978 und hatte 45 Jahre lang eine Praxis. 
Während dieser Zeit besaß er und arbeitete 
auch 25 Jahre lang in einem Management- und 
Organisationsberatungsunternehmen.  

Dr. Feely begann im Jahre 1978 damit, von Sri 
Sathya Sai Baba zu lesen und Treffen im Sai 

Zentrum zu besuchen. Im Anschluss an seine 
erste Reise nach Prasanthi Nilayam fing er an, 
sich an den Aktivitäten der Sai Organisation zu 
beteiligen. Er hat verschiedene Positionen in 
der SSSIO eingenommen, als Zentrumspräsi-
dent, Regionaler Präsident, Nationaler Seva Ko-
ordinator, Vizepräsident und Nationaler Präsi-
dent der SSSIO USA. Zudem diente er als stell-
vertretender Vorsitzender des Nationalen Kata-
strophenhilfe Komitees der SSSIO USA. Dr. 
Jack Feely ist gegenwärtig der Zentrale Koordi-
nator der SSSIO USA. 

 

 

ERFAHRUNGEN VON DEVOTEES 

Vibhuti bringt ein geliebtes Haustier wieder zurück 
ins Leben 

Lasst mich euch eine Geschichte erzählen, die 
mich immer noch tief berührt, wenn ich mich an 
sie erinnere - eine Geschichte, die von Bhaga-
wans grenzenlosem Mitgefühl zeugt und von 
Seinen mysteriösen Wegen, wie Er uns wissen 
lässt, dass Er immer gegenwärtig ist, uns immer 
führt und beschützt.  

Im Jahre 2007 stellten wir in Costa Rica ein Ra-
dioprogramm auf AM Radio vor und luden es 
später auf eine Website mit dem Namen: „SSB: 
Liebe in Aktion.“ Niemand von uns hätte sich 
vorstellen können, wie weitreichend diese 
kleine Anstrengung werden würde. Aber, da 
Swami allwissend ist, war Er Sich dessen sicher 
bewusst. Ich sage das zuversichtlich, denn wäh-
rend eines privaten Abendessens mit Dr. G. 
Venkataraman in Prasanthi Nilayam, einem be-
kannten Devotee und Bewohner des Aschrams, 
erwähnte Baba das Programm unerwartet und 
segnete es. Mit einem Lächeln sagte Er, dass Er 
darüber sehr erfreut sei. Wie Er davon erfahren 
hatte? Das verbleibt jenseits menschlichen 

Verstehens. Aber Seine Anerkennung füllte un-
sere Herzen mit unbeschreiblicher Freude.  

Göttliche Liebe inspiriert 
Vielleicht war es aufgrund dieses Segens, dass 
sich ungewöhnliche und wunderbare Dinge im 
Umfeld des Programms zu entfalten begannen. 
Etwa zwei Jahre nach seinem Start war Teresita, 
eine begabte, professionelle Sprecherin bei 
derselben Radiostation, beeindruckt von der 
Aufrichtigkeit der Aussagen, der Kraft von 
Swamis Diskursen und den lebendigen Ge-
schichten von Wundern. Dann bot sie uns an, 
ihre schöne Stimme für unsere Aufnahmen zur 
Verfügung zu stellen - ohne jegliche Bezahlung! 
Ihr Beitrag wertete die Qualität des Programms 
auf und monatelang arbeitete sie begeistert mit 
uns. Obwohl sie niemals direkt mit dem Sai 
Zentrum zu tun hatte, war ihr Herz doch berührt 
von Swamis Liebe. Besonders schätzte sie es, 
Vibhūti geschenkt zu bekommen, welches ich 
oft mit ihr teilte.  



 21 

Der Tod eines geliebten Haustieres 
An einem Nachmittag wartete Teresita im Stu-
dio auf mich, sichtlich erschüttert und ruhelos. 
Mit zitternder, dringlicher Stimme sagte sie, 
dass sie mir etwas erzählen müsste. Sie war eine 
hingebungsvolle Liebhaberin von Tieren und 
hatte einen kleinen Hund, den sie wie ein Fami-
lienmitglied liebte. Nur wenige Tage zuvor war 
der Hund ernsthaft krank geworden. Anfälle er-
schütterten seinen kleinen, zerbrechlichen Kör-
per. Er verlor seine Beweglichkeit und brach 
schließlich unter qualvollen Krämpfen zusam-
men. Innerhalb weniger Stunden schien es si-
cher, dass er nicht überleben würde.  

Verzweifelt schickte sie ihren zwölfjährigen 
Sohn mit ihm zur Tierarztpraxis, die kaum fünf-
zig Meter entfernt war. Der Junge kam zurück 
und hielt das leidende Tier immer noch um-
klammert. Er erklärte, dass der Arzt eine Spritze 
gegeben hatte, aber keine Bezahlung dafür ha-
ben wollte. Nichts hatte sich verändert und der 
Hund starb vor ihren Augen.  

In dieser Nacht tat das arme Tier seinen letzten 
Atemzug im Wohnzimmer der Familie. Von 
Kummer überwältigt, weinte die Familie un-
tröstlich. Teresita beschloss, ihn am nächsten 
Tag zu begraben und bedeckte seinen leblosen 
Körper erst einmal mit einer Decke. Dann kam 
ihr ein Gedanke. Sie verteilte Vibhūti, die von 
Baba gesegnete Asche, auf dem kleinen Hund 
und verließ ihn, um sich für die Nacht zurückzu-
ziehen.  

Nächtliches Wunder  
Am nächsten Morgen wartete ein Wunder auf 
die Familie. Zu ihrem Erstaunen war der Hund 
nicht nur lebendig, er wedelte auch voller 
Freude mit dem Schwanz und rannte herum, als 
wäre niemals irgendetwas geschehen! Die Fa-
milie war sprachlos, überwältigt von Freude und 
Dankbarkeit. Ein paar Tage später lud Teresita 
mich zu sich nach Hause ein, um diese glückli-
che, wieder erweckte Kreatur, jetzt voller Leben 
und Energie, zu treffen. 

Später ging sie noch einmal zurück zu demsel-
ben Tierarzt. Der Arzt, verblüfft den Hund le-
bendig zu sehen, beichtete, dass die Spritze, 
die er am Tag zuvor gegeben hatte, nichts an-
deres als reines Wasser gewesen sei. Da er 
wusste, dass der Zustand des Hundes hoff-
nungslos war, wollte er den kleinen Jungen 
nicht mit unangenehmen Neuigkeiten enttäu-
schen. Doch, was die medizinische Wissen-
schaft für unmöglich erklärt, war durch wunder-
bare göttliche Intervention geschehen.  

Kein Dienst für Gott wird ohne Be-
lohnung bleiben  
Als ich darüber nachdachte, konnte ich daraus 
nur schließen, dass Swami, in Seiner unendli-
chen Freundlichkeit, den Hund zu neuem Leben 
erweckt hatte, als Zeichen Seines Segens für Te-
resita, und Sich so für ihre aufrichtigen und 
selbstlosen Bemühungen, Seine Botschaft über 
das Radioprogramm zu verbreiten, erkenntlich 
zeigte. Vielleicht ist es eine Erinnerung an uns, 
dass keine Handlung der Liebe und des selbst-
losen Dienens, und sei sie noch so klein, jemals 
vom Göttlichen unbemerkt bleibt. Durch dieses 
Wunder zeigte Er Sein unendliches Mitgefühl 
und Seine Kraft bedingungsloser Liebe.  

Herr José Cabezas, Costa Rica 

Herr José Alberto Cabezas ist Rechtsanwalt in 
Costa Rica, Notar und Kommunikationsspezia-
list. Er ist ein Kolumnist für die Nachrichtenme-
dien, und er moderiert Radiosendungen.  

Er hat sieben Jahre lang die wöchentliche Sen-
dung ‚Sathya Sai Baba: Liebe in Aktion’ zusam-
mengestellt, die über eine lokale Radiostation 
in Costa Rica und online gesendet wurde und 
ein Publikum in zweiundneunzig Ländern er-
reichte. Er diente der SSSIO außerdem als Re-
gionaler Koordinator für Zentralamerika in den 
Jahren von 2000 bis 2010. Er hat inspirierende 
Reden über Bhagawan Sri Sathya Sai Baba in 
New York, Miami, der Dominikanischen Repub-
lik und überall in Zentralamerika, Peru und Ar-
gentinien gehalten.  



ERFAHRUNGEN VON DEVOTEES 

Vibhuti heilt schweren Schwindel 
„Dīna Dukhiyon Se Prem Karo, Merā Sai Pra-
sanna Hogā; Liebe die Verlassenen und Hilflo-
sen, und mein Sai wird erfreut sein.“ 

Dies ist der Refrain eines beliebten Bhajans. Er 
ist eine Erweiterung von Swamis Geboten „Hilf 
immer, verletze niemals“ und „Liebe alle, diene 
allen“. Wann immer es eine Bemühung oder 
auch nur die Absicht gibt, anderen zu helfen, ist 
Swami erfreut und schüttet Seinen Segen aus. 

Die folgende Begebenheit, die sich 2025 in 
Botswana ereignete, veranschaulicht dies und 
zeigt die Liebe eines Sohnes, den selbstlosen 
Dienst von Devotees und das Wunder vom Vib-
hūti. Sie ist ein leuchtendes Zeugnis für diesen 
Aphorismus und demonstriert die Kraft vom 
Vibhūti und Seine Segnungen. 

Ein Schrei über Kontinente hinweg 
Alles begann mit einer einfachen E-Mail von 
Herrn Eugene Gussenhoven an die Sri Sathya 
Sai Internationale Organisation (SSSIO). „Om 
Sri Sai Ram, meinem Vater geht es nicht gut. Er 
kommt aus den USA und hält sich derzeit in 
Gaborone auf. Wäre es möglich, ihm etwas Vib-
hūti zu schicken?“ 

Eugene war in den USA, aber sein Vater, Francis 
Gussenhoven, war krank und bettlägerig, Tau-
sende von Kilometern entfernt, in Botswana. 
Eugene hatte versucht, über Facebook Kontakt 
zum örtlichen Sai-Zentrum aufzunehmen, war 
jedoch erfolglos geblieben. Nun wandte er sich 
direkt an Swamis Organisation, die SSSIO, und 
klammerte sich an den letzten Strohhalm der 
Hoffnung - Swamis Vibhūti, das für seine wun-
dersamen Kräfte bekannt war. Es war ein Schrei 
nach Gnade, eine Bitte um Heilung seines Va-
ters. 

Das Herz von Seva 
Eugenes Nachricht erreichte Krishna, den Ver-
treter der SSSIO, der umgehend mit Liebe und 
Anteilnahme antwortete. 

„Bitte sende mir so schnell wie möglich die Ad-
resse und Telefonnummer Ihres Vaters. Vielen 
Dank.“ Eugene antwortete dankbar, gab eine 
Adresse und Telefonnummer in Gaborone, 
Botswana, an und erhielt die Zusicherung, dass 
das Vibhūti innerhalb einer Woche geliefert 
werden würde. Einige Tage später schrieb 
Eugene erneut voller Sorge: 

„Sairam Krischna, meine Eltern sind jetzt im 
Krankenhaus in Gaborone, aber das Vibhūti ist 
noch nicht bei ihnen angekommen. Bitte sage 
uns, wie wir ihnen das Vibhūti zukommen lassen 
können. Om Sri Sai Ram.“ 

Sein Tonfall war dringlich, da sich der Zustand 
seines Vaters verschlechterte, er nicht mehr ge-
hen konnte und unter Schwindel litt. Auch seine 
Mutter war erkrankt und hatte mit einem Blut-
gerinnsel in der Lunge zu kämpfen. Die Familie 
war in tiefer Not. Die medizinische Behandlung 
schien wenig Hoffnung zu bieten, da die Ärzte 
die Krankheit nicht ohne weiteres diagnostizie-
ren konnten. 

Wenn die Medizin nicht mehr hilft, wenn die 
Vernunft versagt und alle Optionen ausge-
schöpft scheinen, dann ist es an der Zeit, dass 
sich das Herz Gott zuwendet, der einzigen Zu-
flucht. Vibhūti – die heilige Asche, die Swami 
selbst oft materialisierte und mit Seinen eige-
nen Händen verteilte – war nun die letzte Zu-
flucht. Für Eugene und seine Familie war es 
nicht nur Asche, es war Hoffnung, es war Hei-
lung, es war das Leben selbst. 



 23 

Unermüdlicher Einsatz der Sai-Frei-
willigen 
Hinter den Kulissen tat die Sai-Familie in Bots-
wana alles, was sie konnte. Krischna wandte sich 
umgehend an Dr. Sunil Kadiyala, den medizini-
schen Direktor der SSSIO, Zone 9 (Afrika), und 
den Arzt, der die kostenlose Sathya Sai-Klinik in 
Botswana leitet. Dr. Kadiyala, bewegt von Mit-
gefühl, versuchte wiederholt, Francis anzurufen 
und ihm SMS zu schicken, jedoch ohne Erfolg. 
Über seine Pflicht hinausgehend erkundigte er 
sich nach einer alternativen Telefonnummer 
und Adresse. Als er erfuhr, dass beide Eltern-
teile von Eugene im Princess Marina Hospital 
aufgenommen worden waren, veranlasste er, 
dass Swamis Vibhūti dorthin geliefert wurde. 
Beharrlichkeit im Seva ist in der Tat Beharrlich-
keit in der Liebe! 

Am 2. Juli erhielt Krishna eine weitere E-Mail 
von Eugene: 

„Om Sri Sai Ram, vielen Dank, Krischna. Das 
Vibhūti wurde heute geliefert. Wir beten nun 
um Swamis Segen. Friede und Liebe.“ 

Das Vibhūti hatte trotz der Entfernung, der Ver-
wirrung und der Hindernisse durch Swamis 
Gnade endlich seinen Weg gefunden. Swami 
hatte dafür gesorgt, dass Sein Geschenk Seine 
Kinder erreichte. 

Die Entfaltung eines Wunders 
Wochen vergingen. Die Familie trug die heilige 
Asche mit vollkommenem Glauben und aufrich-
tigen Gebeten auf. Francis' Frau, obwohl selbst 
unwohl und erschöpft, rieb ihrem kranken Ehe-
mann liebevoll das Vibhūti auf die Beine. Bald 
darauf begann die erstaunliche wundersame 
Genesung. 

Francis, der zuvor nicht gehen konnte und 
hilflos mit Schwindelgefühlen darniederlag, ge-
wann langsam wieder an Kraft. Tag für Tag, 
Schritt für Schritt begann er wieder zu gehen – 
zunächst mit Hilfe eines Gehstocks, aber nach 
und nach immer selbstständiger! 

Am 21. September schrieb Eugene erneut an 
Krischna, diesmal mit einem Herzen voller 
Dankbarkeit:  

„Ich möchte mich für das Vibhūti bedanken, das 
meinem Vater dank Swamis Gnade während 
seines Krankenhausaufenthalts zugesandt 
wurde. Nach Erhalt des Vibhūti begann sich der 
Zustand meines Vaters zu bessern. Nach zwei 
Monaten kann er nun mit Hilfe eines Stockes 
gehen, und sein Zustand hat sich erheblich ver-
bessert. Ich möchte dir danken und Swami 
meine aufrichtige Dankbarkeit für den Segen 
Seines Vibhūtis aussprechen. Ich bete nun da-
für, dass auch meine Mutter geheilt wird und 
wieder ruhig schlafen kann.“ 

Ein medizinisches Wunder hatte sich ereignet, 
und es begeisterte alle, einschließlich Dr. Ka-
diyala, Krischna und die SSSIO-Mitglieder, die 
eine Schlüsselrolle in diesem göttlichen Drama 
gespielt hatten. 

Vibhūti: Asche der Gewissheit 
Was ist dieses Vibhūti, diese einfache graue 
Asche, die Verzweiflung in Hoffnung, Krankheit 
in Genesung und Schwäche in Stärke verwan-
delt? Swami hat es oft erklärt. Es dient als Erin-
nerung an die Vergänglichkeit des Lebens, an 
die Wahrheit, dass alle Formen letztendlich zu 
Asche werden, die nicht mehr weiter zerfallen 
kann. Doch es duftet auch nach Seiner Liebe 
und ist von Seiner Gnade durchdrungen – eine 
Gewissheit Seiner Gegenwart, Seines Schutzes 
und Seiner heilenden Berührung. 

Für Francis und seine Familie war Vibhūti nicht 
einfach nur Asche, sondern ein wirkungsvoller 
Talisman, der heilt und Hingabe hervorruft. Es 
war die lebendige Präsenz von Baba, die über 
Kontinente hinweg durch die Hände Seiner De-
votees bis in das Krankenhausbett gelangte, wo 
Glaube und Gnade aufeinandertrafen. 

Basierend auf einem Gespräch mit Herrn 
Eugene Gussenhoven, Botswana. 



ERFAHRUNGEN VON DEVOTEES 

Von Schlaglöchern zum Ziel 
In den belebten Straßen von San Salvador sind 
Schlaglöcher ein vertrauter Anblick. Sie entste-
hen unbemerkt, werden mit jedem vorbeifah-
renden Fahrzeug tiefer und bereiten somit allen 
Unannehmlichkeiten. Dennoch wird nichts un-
ternommen, um sie zu reparieren. Vor vielen 
Jahren, als sich direkt vor meinem Haus zwei 
große Schlaglöcher auftaten, wurde mir klar, 
dass diese Minikrater mehr als nur beschädigter 
Asphalt waren – sie waren eine Prüfung. Es war 
eine Prüfung, ob ich jeden Tag an ihnen vorbei-
gehen und darauf warten würde, dass jemand 
anderes sie repariert, oder ob ich die Initiative 
ergreifen und sie selbst reparieren würde, inspi-
riert durch die Lehren von Bhagawan Sri Sathya 
Sai Baba. 

 

Swami hat uns oft daran erinnert, dass Selbst-
ständigkeit und Dienst am Nächsten heilige 
Pflichten sind. Mit dieser Botschaft im Herzen 
beschloss ich zu handeln. Mit meinen eigenen 
Mitteln kaufte ich Kies, Sand und Zement und 
beauftragte einen Maurer für die schwereren 
Arbeiten. Dann reparierten wir die ersten bei-
den Schlaglöcher. Das Gefühl der Freude und 
Erfüllung, das ich dabei empfand, war unbe-
schreiblich. Es war, als hätte ich nicht nur die 
Straße vor meinem Haus, sondern auch den 
Weg meines eigenen Lebens neu asphaltiert. 
Ermutigt begann ich, weitere Schlaglöcher und 
Gehwege zu reparieren und sogar die Brems-
schwellen in meiner Nachbarschaft neu zu strei-
chen. 

Im Laufe der Zeit entstand ein einfaches Projekt: 
die Schlaglöcher identifizieren, den Materialbe-
darf abschätzen, nach und nach Material kaufen 
und die Schlaglöcher sorgfältig reparieren, 
nachdem die Nachbarn im Voraus über vo-
rübergehende Unannehmlichkeiten informiert 
worden waren. Ich investierte in die Werkzeuge 
– eine Schubkarre, Bürsten, Straßenfarbe, um 
diese Arbeit organisiert durchführen zu können. 
Ich wollte mich freiwillig engagieren und einen 
Beitrag leisten. Einige spendeten Geld, andere 
stellten Material zur Verfügung, und einige we-
nige halfen mit ihrer Arbeitskraft, brachten Was-
ser und halfen sogar dabei, den Verkehr umzu-
leiten, während die frisch reparierten Stellen 
trocknen konnten. Ich habe immer klar ge-
macht, dass die Beiträge freiwillig und von Her-
zen kommen sollten, mit Freude. Zunächst fi-
nanzierte ich das Projekt selbst, aber schon bald 
waren die Nachbarn begeistert und begannen 
mitzuhelfen. 

Was mich tief berührt hat, war der Multiplikato-
reffekt, den dieses Hilfsprojekt ausgelöst hat. 
Ein junger Mann fragte mich einmal, warum ich 
mich um Schlaglöcher kümmerte, die weit von 
meinem eigenen Zuhause entfernt waren. Ich 
antwortete: „Ich gehöre einer Organisation an, 
in der wir uns dafür einsetzen, der Gesellschaft 
etwas zurückzugeben für das, was wir von ihr er-
halten.“ Dieses kleine Gespräch schuf liebevolle 
Harmonie und Verständnis. Bald waren die 
Nachbarn so inspiriert, dass sie begannen, die 
Schlaglöcher in der Nähe ihrer eigenen Häuser 
zu reparieren. Manchmal holten sie meinen Rat 
ein und baten mich, ihre Arbeit zu beaufsichti-
gen. Der Geist des Seva, einmal gesät, begann 
sich zu verbreiten. 

Die Motivation für all dies liegt in Swamis gött-
lichen Botschaften. Er erinnert uns daran, dass 
wir gekommen sind, um zu dienen. Dienst am 



 25 

Menschen ist Dienst an Gott. Dienst erweitert 
unseren Horizont, stärkt unser Mitgefühl und 
befreit uns vom Ego. Was auch immer wir tun, 
wir müssen es von ganzem Herzen und zu unse-
rer vollsten Zufriedenheit tun. 

Jedes Schlagloch, das ich gefüllt habe, symbo-
lisiert die Beseitigung der inneren Schlaglöcher 
in meinem Herzen – die Beseitigung der Nega-
tivität des Egos, der Gleichgültigkeit und der 
Selbstsucht. So wie ich die Straßen meiner Ge-
meinde glätte, bete ich zu Baba, meinen inne-
ren Weg zu glätten und mich immer näher an 
Seine Lotusfüße zu führen. 

Herr Eduardo Umaña, El Salvador 

Herr Eduardo Umana Perla ist ein Fachmann auf 
dem Gebiet der Bildung, spezialisiert auf 

Englisch und Lehrplanentwicklung. Er ist ein Pi-
onier im Bereich des Unterrichts durch Bil-
dungsfernsehen, ehemaliger Fulbright-Stipen-
diat und Geschäftsmann mit eigenem Unter-
nehmen. Er war mit mehreren Universitäten ver-
bunden, darunter der Michigan State University, 
der Stanford University und dem Tavistock 
House Institute in London. 

Seit mehr als 34 Jahren ist er Mitglied der Sri 
Sathya Sai Internationalen Organisation (SSSIO) 
in El Salvador, wo er verschiedene Positionen 
innehatte, darunter die des Koordinators für 
Hingabe. Eduardo Umana Perla ist Vizepräsi-
dent des Central Council der SSSIO für Mittel-
amerika, Panama und Belize und dessen ehe-
maliger Präsident. 

 

 



 26 

HUMANITÄRER DIENST  

Liebe in Aktion 
BRASILIEN 

 

Empathie und selbstloser Dienst 

Die Lebensbedingungen der Bewohner der Di-
vine Light Community im Stadtteil Vargem Pe-
quena in Rio de Janeiro sind, gelinde gesagt, 
schwierig. Bewegt von ihrer Situation und inspi-
riert von Swami, brachten 21 engagierte Freiwil-
lige durch medizinische Beratung, soziale Hilfe 
und die Spende von lebensnotwendigen Gü-
tern Fürsorge, Mitgefühl und Hoffnung. 

Dieser wunderschöne Dienst war Teil der Feier-
lichkeiten zum hundertjährigen Jubiläum der 
Ankunft von Sri Sathya Sai Baba, die von den 
Sai-Zentren und -Gruppen aus Rio de Janeiro in 
Zusammenarbeit mit der Koordinierungsstelle 
der Region Südost II und der Sai-Stiftung Brasi-
liens organisiert wurden. Mit 76 medizinischen 
Konsultationen und der Verteilung von über 
700 kg Lebensmitteln und Hygieneartikeln 
setzte die Initiative Swamis Botschaft „Liebe 
alle, diene allen“ in die Tat um. Die Freiwilligen 
beschrieben die Erfahrung als sehr transformie-
rend. Dieses freudige Angebot ist ein leuchten-
des Beispiel für Swamis ewige Botschaft, dass 
selbstloser Dienst ein edler Weg zum Göttli-
chen ist. 

RUSSLAND 

 

Der Universelle Tempel der Liebe und Ein-
heit 

Vor drei Jahren pflanzten Mitglieder der SSSIO 
in der Wolga-Ural-Region Russlands einen Sa-
men der Liebe im „Internationalen Kulturzent-
rum für spirituelle Einheit“. So entstand der uni-
verselle Tempel, ein Heiligtum, das den Weltre-
ligionen gewidmet ist und in dessen Hallen ein 
heiliger Raum zu Ehren von Bhagawan Sri 
Sathya Sai Baba geschaffen wurde. 

Im Jahr 2025 erstrahlte diese heilige Ecke noch 
heller, geschmückt mit leuchtenden Porträts 
von Swami, inspirierenden Zitaten über die Ein-
heit aller Glaubensrichtungen und einer ruhigen 
Atmosphäre, die durch das Singen von Bhajans, 
das Chanten des Gāyatrī und das Ansehen von 
Swamis Darshan-Videos bereichert wurde. Je-
der Besucher, der hereinkommt, wird von Sei-
ner Liebe umhüllt, und viele nehmen ein Foto 
oder ein Buch mit. Im Laufe der Jahre wurden 
unzählige Herzen von Swamis Botschaft „Es 
gibt nur eine Religion – die Religion der Liebe“ 
berührt. Dieses Projekt, das von den Mitglie-
dern der SSSIO Zone 8 mit tiefer Hingabe an-
geboten wird, ist eine strahlende Hommage an 
Bhagawan Sri Sathya Sai Baba in diesem heili-
gen Jahr Seines hundertjährigen Jubiläums. 



 27 

THAILAND 

 

Mutter Natur dienen 

29 Freiwillige, darunter Schüler der Sathya Sai 
Schule in Lamnarai, Thailand, unternahmen eine 
dem humanitären Dienst gewidmete Reise nach 
Pattaya. Das zweitägige Programm, das am 20. 
und 21. September 2025 stattfand, entwickelte 
sich zu einer wunderbaren Mischung aus Dienst, 
Hingabe und Gemeinschaft. 

Der Morgen begann mit Gebeten, Meditation 
und Frühstück, gefolgt von einer Strandreini-
gungsaktion. Die Teilnehmer sammelten große 
Mengen an Plastik und Müll und verwandelten 
ihre Arbeit in ein Liebesopfer an Mutter Natur. 
Die Aktion war erfüllt von Freude, da alle in je-
dem Moment Swamis unsichtbare Führung 
spürten. Nachdem sie unter der warmen Sonne 
Pattayas gedient hatten, sangen die Freiwilligen 
melodiöse Bhajans und beendeten die Reise in 
göttlicher Glückseligkeit. Viele berichteten, 
dass sich diese Erfahrung wie eine Familienwall-
fahrt angefühlt habe. Was als einfache Strand-
reinigung begann, wurde zu einer spirituell 

erhebenden Reise, die alle daran erinnerte, 
dass Gott hundert Schritte auf uns zukommt, 
wenn wir einen Schritt auf Ihn zugehen. 

 

SRI LANKA 

 

Häuser der Hoffnung 

Anfang 2025 schloss die SSSIO in Sri Lanka, ge-
leitet von der Liebe und Gnade Bhagawan Sri 
Sathya Sai Babas, zwei wohltätige Wohnungs-
bauprojekte im Norden Sri Lankas ab. Am 19. 
Januar 2025 erhielten eine Mutter und ihr Sohn 
ein neu gebautes, komplett ausgestattetes 
Haus in Urelu, Jaffna, wodurch sie aus Armut 
und Unsicherheit befreit wurden. 

In Fortsetzung dieser göttlichen Mission wurde 
am 23. Februar der Grundstein für ein weiteres 
Haus in Kaithady gelegt, das für eine sieben-
köpfige Familie bestimmt ist, die unter widrigen 
Umständen lebt und vom Chavakachcheri Sri 
Sathya Sai Center ausgewählt wurde. Diese 
Häuser sind ein lebendiger Ausdruck von 
Swamis Botschaft „Liebe in Aktion“ und bieten 
Würde, Sicherheit und Hoffnung. 

 
Weitere Geschichten über den liebevollen Dienst von Freiwilligen aus aller Welt findet ihr auf der Web-
site des Sri Sathya Sai Universe: https://saiuniverse.sathyasai.org  



 28 

RUHM DER WEIBLICHKEIT 

Vom Tod zum Leben 
Das Leben nutzt oft die am wenigsten erwarte-
ten Botschafter, um uns wachzurütteln. Für mich 
war es das Leben eines Kindes und seine Liebe 
zu Gott. 

Es war der erste Schultag, als meine Viertkläss-
lerin Akila ihr Projekt zum kulturellen Erbe vor-
stellte. Mit strahlendem Lächeln legte sie ein 
5x7cm Foto eines Mannes mit lockigem Haar 
und einem Heiligenschein um Ihn herum auf 
den Tisch und sagte: „Frau DiSanti, das ist mein 
Gott, und Er möchte Sie kennenlernen!“ 

Ihre Worte trafen mich wie ein Blitzschlag. „Er 
möchte Sie kennenlernen.“ Dieser Satz hallte in 
mir wider wie eine Wahrheit. Etwas tief in mei-
nem Inneren flüsterte: „Pass auf. Das ist etwas 
Besonderes.“ 

Die Reise beginnt 
Zu dieser Zeit war ich als Pädagogin in Aurora, 
Colorado, tätig und unterrichtete Kinder aus 
über 54 verschiedenen Sprach- und Kulturkrei-
sen. Ich recherchierte nach Schulen, die in be-
nachteiligten Gemeinden eine qualitativ hoch-
wertige Bildung anboten. Mein Ziel war es, zu 
verstehen, wie Bildung nicht nur zum Unterrich-
ten, sondern auch zum Fördern, Befähigen und 
Dienen genutzt werden kann. Ich hatte bereits 
Jeffrey Canadas Harlem Children's Zone in New 
York und Schulen im Ninth Ward von New Or-
leans besucht, und das nächste Ziel war Oprah 
Winfreys Leadership Academy in Südafrika. 

Während eines Treffens mit den Eltern er-
wähnte ich diese Vision. Zu meiner Überra-
schung stand Akilas Mutter auf und sagte: „Du 
kannst bei meiner Familie dort wohnen.“ Kurz 
darauf bot ein anderer Elternteil an, die ge-
samte Reise zu finanzieren. 

Alles verlief so mühelos, als würde eine unsicht-
bare Hand die Details arrangieren. 

Bevor ich abreiste, gab mir eine Freundin ein 
Buch zum Lesen für den Flug mit: „The Ultimate 
Experience“ von Phyllis Krystal. „Du wirst es lie-
ben“, sagte sie. „Es handelt von Sai Baba, dem 
Mann auf dem Foto deiner Schülerin.“ 

Als das Flugzeug in Südafrika landete, hatte sich 
etwas in mir verändert. Ich bin christlich erzogen 
worden, aber ich konnte diese Präsenz spüren, 
Seine Stimme der Liebe, die begann, innerlich 
zu mir zu sprechen. Ich begann, Gespräche mit 
Baba in mein Tagebuch zu schreiben, einfache 
Worte der Beruhigung, Zuneigung und Sinnhaf-
tigkeit. Er fühlte sich mir näher an als mein 
Atem. 

Babas erstes Wunder 
Als ich in Südafrika ankam, wohnte ich bei Akilas 
Großfamilie. Sie waren herzlich und freundlich, 
aber die Großmutter schien ungewöhnlich still 
zu sein. Bald erfuhr ich, warum sie besorgt war. 
Ich würde enttäuscht sein, weil für einen Besuch 
von Oprahs Schule eine Sondergenehmigung 
erforderlich war. 

Aber ich verspürte keine Angst. Babas Worte 
hallten in meinem Herzen wider: „Ich werde 
mich um alles kümmern.“ Fast drei Wochen 
lang wartete ich und besuchte das örtliche Sai-
Zentrum, wo ich zum ersten Mal Bhajans, Stille 
und heilige Ordnung erlebte. Der Friede in die-
ser Halle war anders als alles, was ich bisher ge-
kannt hatte. Männer und Frauen saßen getrennt 
voneinander, die Augen geschlossen, und ihre 
Stimmen erhoben sich in Liedern der göttlichen 
Liebe. Ich fühlte mich wie zu Hause. 

Dann, eines Morgens, erklang Babas Stimme 
erneut: „Steh auf und geh. Heute ist der Tag.“ 
Ich erzählte es meiner Familie, und obwohl 
mein Onkel skeptisch war, erklärte er sich be-
reit, mich zur Oprahs Leadership Academy zu 



 29 

fahren. Am Tor teilten uns die Wachen mit, dass 
ohne schriftliche Genehmigung kein Zutritt 
möglich sei. Doch während sie sprachen, war 
ein leises Knistern über die Gegensprechanlage 
zu hören. „Lasst sie rein“, sagte eine vertraute 
Stimme. „Komm rein, Jan.“ Es war die Sekretä-
rin, mit der ich Wochen zuvor gesprochen hatte. 

Etwas hatte sich verändert. Der Schulleiter 
wurde unerwartet weggerufen, und für diesen 
kurzen Moment durfte ich eintreten. Ich wusste 
sofort, das war die unsichtbare Hand von Baba! 

Als ich durch das Tor ging, erfüllte Freude mein 
Herz und mein ganzes Wesen. Ich trug Bücher 
bei mir, die meine Schüler liebevoll für die Mäd-
chen der Akademie signiert hatten. Als ich sie 
überreichte, spürte ich eine unsichtbare Strö-
mung der Liebe, die uns alle verband – meine 
Schüler, diese Mädchen und Baba, der alles ar-
rangiert hatte. An diesem Abend, zurück im 
Haus, geschah etwas Wunderschönes. Die 
Tante der Familie, die vor Jahren ein Baby ver-
loren hatte, brach in Tränen aus. Sie gestand, 
dass sie sich seit diesem Verlust von Baba ab-
gewandt hatte und Ihm nicht mehr vertrauen 
konnte. Aber als sie sah, mit welchem Glauben 
ich Babas Eingebung folgte, wurde ihr eigener 
Glaube wieder entfacht. Ich war überwältigt 
und Gott dankbar, dass mein Glaube die 
Grundlage dafür geworden war, den Glauben 
eines anderen wieder zu entfachen. 

Der Ruf nach Indien 
Als ich nach Hause zurückkehrte, verkündete A-
kila: „Frau DiSanti, Sie haben Oprahs Schule 
und viele andere besucht, aber Sie haben noch 
nicht die beste Schule der Welt besucht, Babas 
Schule!“ Und so schloss ich mich ohne zu zö-
gern einer Pilgerreise nach Indien an. Das alles 
geschah im Sommer 2010, ein Jahr vor Babas 
physischem Tod. Wieder einmal sagten mir die 
Leute, ich bräuchte eine Sondergenehmigung, 
um Seine Schulen zu besuchen. Wieder einmal 
lächelte ich und sagte: „Er wird mich nicht im 
Stich lassen.“ 

Während des Kulturprogramms in Prasanthi Ni-
layam wurde uns gesagt, dass wir unter keinen 
Umständen unsere Plätze verlassen sollten. 
Doch plötzlich kam eine Sevadal auf mich zu, 
nahm mich am Arm und sagte: „Jan, du gehst 
nach vorne.“ 

Als sie mich nach vorne führte, hörte ich Babas 
Stimme deutlich sagen: „Ich werde dich seg-
nen.“  

Augenblicke später stand Bhagawan Sri Sathya 
Sai Baba vor mir. Er bedeutete mir, mich auf 
meine Knie zu setzen. Seine Augen hielten das 
Universum. Mit einer anmutigen Bewegung 
legte Er Seine Hand auf meinen Kopf und sagte: 
„Ich segne dich mit einer Schule.“ Ich flüsterte: 
„Wie sollen wir unsere Schule nennen, Baba?“ 

Er antwortete: „Pado bedeutet lernen oder stu-
dieren.“  

Dann ermutigte Er mich lächelnd: „Lerne 
menschliche Werte kennen. Ja, Bangaru (Gol-
denes Kind), du kannst meine Schulen besu-
chen.“  

Er kannte mein Herz, bevor ich sprach. In die-
sem Moment wusste ich, dass meine Lebens-
aufgabe von Ihm geschrieben worden war. Der 
Respekt, die Freude am Lernen und die Verbun-
denheit, die ich während meines Besuchs mit 
den Schülern und Mitarbeitern in Babas Schulen 
erlebte, waren transformativ und inspirierend. 
Seine göttlichen Hände arrangierten alles, und 
meine Liebesgeschichte mit Gott ging weiter, 
als ich nach meiner Rückkehr nach Hause aus-
gebildet wurde und mein Zertifikat in menschli-
chen Werten erhielt. 

„Nun schau“, sagte Er. „Die Vergangenheit ist 
Vergangenheit. Die Gegenwart ist allgegenwär-
tig. Die Zukunft wird sich entfalten, wenn es an 
der Zeit ist. Du hast viel zu tun.“ 

Tod und Auferstehung 
Sechs Monate später, am Heiligabend 2010, 
war ich allein, da ich nicht verheiratet war und 
keine eigenen Kinder hatte. Obwohl ich 



 30 

Weihnachten liebe, brachte mir der Verlust mei-
ner Eltern, als ich 23 Jahre alt war, eine stille 
Trauer. In dieser Nacht war die Einsamkeit un-
erträglich. Unter Tränen weinte ich mich in den 
Schlaf und sagte mir: „Ich werde allein mit ge-
brochenem Herzen sterben.“ 

In den frühen Morgenstunden des Weihnachts-
tages, gegen 2:00 Uhr, wachte ich auf und 
konnte nicht mehr atmen. Mein linker Arm war 
taub und meine Brust fühlte sich an, als würde 
sie zusammensacken. Ich versuchte, zu meinem 
Telefon zu kriechen, um den Notruf zu wählen, 
aber mein Körper reagierte nicht. Dann wurde 
alles dunkel. 

Als ich wieder zu mir kam, schwebte ich in der 
Nähe der Decke und blickte auf meinen leblo-
sen Körper hinunter. Und neben mir stand 
Baba, strahlend, mitfühlend, ewig. 

Er sah mich zärtlich an und fragte: „Was hast du 
getan?“ 

„Baba, ich habe nichts getan“, antwortete ich. 
„Ich konnte einfach nicht atmen und bin hinaus-
gegangen.“ 

Er schüttelte sanft den Kopf. „Nein, was hast du 
gesagt?“ 

Da erinnerte ich mich. Ich werde allein mit ge-
brochenem Herzen sterben. 

Er sagte leise: „Ja. Deine Worte sind mächtig. 
Du bist mächtig. Du bist Gott. Du hast das ge-
tan! Es ist noch nicht deine Zeit.“ 

Er griff in meine Brust, hob mein Herz zum Licht 
empor und sagte: „Siehst du diese schwarzen 
Flecken? Das ist der Schmerz deiner Vergan-
genheit.“ Dann blies Er auf mein Herz, und au-
genblicklich wurde es leuchtend, jede Ader 
strahlte göttlich, als Er es ins Licht hielt. 

„Nun schau“, sagte er. „Die Vergangenheit ist 
Vergangenheit. Die Gegenwart ist jetzt im All-
gegenwärtigen. Die Zukunft wird sich entfalten, 
wie es in der Zukunft sein muss. Du hast viel zu 
tun.“ 

Dann legte er das leuchtende Herz zurück in 
meine Brust, klopfte mir fest auf die Schulter 
und befahl: „Jetzt mach dich an die Arbeit!“ 

Damit wurde ich zurück in meinen Körper gezo-
gen und rang nach Luft. Mein erster Laut war ein 
Schluchzen der Dankbarkeit. Er hatte mich 
buchstäblich wieder zum Leben erweckt. Ich 
wählte den Notruf und sagte ihnen, dass ich an 
einem Herzinfarkt gestorben sei, Gott mich zu-
rückgebracht habe und ich Hilfe brauche. 

Als die Sanitäter eintrafen, brachten sie mich di-
rekt in die Notaufnahme und führten alle Tests 
durch. Sie fanden keine körperlichen Probleme 
mit meinem Herzen, aber eine schwere Nerven-
schädigung, die eine sechsmonatige Physiothe-
rapie erforderte. „Sie müssen eine schwere 
Angstattacke gehabt haben, die einem Herzin-
farkt ähnelte“, sagten die Ärzte. Ich versuchte, 
es ihnen zu erklären, aber sie konnten es nicht 
glauben. Also schwieg ich einfach. Aber ich 
kannte die Wahrheit: Baba hatte mein Herz von 
lebenslangem Schmerz gereinigt! Ich erlebte 
eine tiefgreifende Heilung und Reinigung mei-
nes Herzens und meiner Vergangenheit durch 
den Herrn der Liebe, der mich gerettet hatte! 

Danach schmerzte mein linker Arm, meine linke 
Hand kribbelte und war teilweise taub, so wie 
es auch heute noch der Fall ist. Eine göttliche 
Erinnerung an Seine liebevolle Berührung. 

Das goldene Herz 
Schließlich kehrte ich mit dem Taxi aus dem 
Krankenhaus nach Hause zurück. Der Taxifahrer 
war freundlich und hilfsbereit, ein weiteres Zei-
chen für Swamis Liebe und Gnade. Ich stieg die 
Treppe zu meinem Gebetsraum hinauf, kniete 
nieder und sagte: „Baba, bitte zeige mir, dass 
wirklich Du es warst.“ 

Als ich meine Augen öffnete, lag eine kleine 
goldene „Herzkette“ auf dem Stuhl vor Seinem 
Bild, als direkte Antwort darauf. Als ich sie hoch-
hob, erkannte ich, dass sie, wenn man sie gegen 
das Licht hielt, genau wie mein geheiltes Herz 
aussah, das Baba mir zurückgegeben hatte: 



 31 

rein, durchscheinend, lebendig und voller Licht! 
Ich weinte, überwältigt von Seiner Liebe und 
Seinem Mitgefühl. „Danke, Baba“, flüsterte ich. 
„Danke, dass du mich so liebevoll zurück ins Le-
ben geführt hast.“ 

Die Familie meiner Schülerin Akila organisierte 
eine Liebesgabe für Baba. Die Sai-Anhänger 
aus unserem Zentrum in Denver versammelten 
sich in meinem Haus, um Bhajans (heilige Lie-
der) der Dankbarkeit zu singen. Die Großeltern 
aus Südafrika kamen hinzu, ihre Augen voller 
Tränen. Der Präsident des Sai-Zentrums in Man-
hattan flog sogar ein, um das Wunder mitzuer-
leben.  

Nachdem wir gesungen hatten, wurde ein Foto 
gemacht, auf dem die Familie mit mir zu sehen 
ist. Als wir es betrachteten, waren wir voller Ehr-
furcht! Es war ein goldener Lichtstrahl zu sehen, 
der von meiner Herz-Halskette ausging und sich 
über mein Herz und dann über das Gesicht von 
Akilas Großvater erstreckte. Es war Babas Zei-
chen der Liebe und Präsenz, das uns beruhigte. 

Leben mit Sinn 
Seit diesem Tag habe ich mich nie mehr allein 
gefühlt. Derselbe Gott, den ich einst nur aus 
den Sonntagsliedern kannte, der in der Heiligen 
Schrift lebendig ist, begleitet mich nun bei je-
dem Atemzug, lebendig in meinem Herzen. 
Baba lehrte mich, dass das Leben nicht mit dem 
Tod endet, sondern beginnt, wenn wir uns dem 
göttlichen Plan hingeben. 

Er nahm mein gebrochenes Herz, heilte es und 
gab es mir mit einer Mission zurück: mit Liebe 
zu erziehen und zu dienen, als lebendiges Bei-
spiel für Werte zu lehren und zu inspirieren und 
Kinder und Familien an ihre angeborene Gött-
lichkeit zu erinnern. 

Seit diesem Tag habe ich mich nie mehr allein 
gefühlt. Derselbe Gott, den ich einst nur aus 
den Sonntagsliedern kannte, der in der Heiligen 
Schrift lebendig ist, begleitet mich nun bei je-
dem Atemzug, lebendig in meinem Herzen. 
Baba lehrte mich, dass das Leben nicht mit dem 

Tod endet, sondern beginnt, wenn wir uns dem 
göttlichen Plan hingeben. 

Der Herr des Universums hat nicht nur mein Le-
ben gerettet, sondern mir auch einen Sinn ge-
geben, es zu leben!  

Jedes Mal, wenn ich den goldenen Herzanhä-
nger berühre, der nahe meinem Herzen aus 
Liebe und Licht ruht, erinnere ich mich an Seine 
Worte: „Du bist mächtig. Du bist Gott. Nun 
mach dich an die Arbeit.“ Und so arbeite ich je-
den Tag mit einem Herzen, das nicht nur für 
mich, sondern auch für Ihn schlägt. 

„Vom Tod zum Leben“, nennen sie es. Aber für 
mich war es vom Schmerz zum Sinn, vom Glau-
ben zum Wissen. Denn wenn das Göttliche 
selbst deinem Herzen neues Leben einhaucht, 
wird jeder Herzschlag zu einem Gebet, jeder 
Atemzug zu einem Opfer der Liebe. Und ich 
singe das Heilige Lied meines Lebens: 

Gott der Liebe, Gott der Liebe, erfülle mein 
Herz mit deinem Schatz. 

Lass mich teilen, lass mich sorgen, lass mich 
ohne Grenzen lieben. 

Vater der Liebe, lass mich wie du sein, für immer 
gütig und wahrhaftig. 

Gott der Liebe, Gott der Liebe, liebe mich jetzt 
und für immer. 

Gott des Lichts, Gott des Lichts, halte mein Le-
ben in deiner Obhut. 

Lass mich inneren Frieden finden, beschütze 
mich im Wachsein und im Schlaf.  

Vater des Lichts, führe mich jeden Tag auf mei-
nem ganzen Weg, für immer. 

Gott des Lichts, Gott des Lichts, führe mich für 
immer voran. 

Frau Jan DiSanti, USA 

Frau Jan DiSanti lernte Sri Sathya Sai Baba im 
Jahr 2009 kennen. Im Jahr 2010 nahm sie an der 
Pilgerreise der USA nach Puttaparthi teil, wo 
Swami sie anwies, eine Ausbildung in Sathya Sai 
Erziehung in Menschlichen Werten (SSEMW) zu 



 32 

absolvieren. Sie absolvierte die Kurse Eins und 
Zwei in EMW am Institute of Sathya Sai Educa-
tion–USA (ISSE-USA). Seit 2018 ist Jan als Fakul-
tätsmitglied des ISSE-USA tätig. Sie ist Präsi-
dentin des Sri Sathya Sai Centers of Southeast 
Denver und Koordinatorin für Hingabe der 
SSSIO-USA Region 9.  

Frau Jan DiSanti ist seit 2018 Sekretärin des Ver-
waltungsrats der Moving Arts of Española 
School in New Mexico. Außerdem ist sie CEO 
und Gründerin von PADO EduCare, einer ge-
meinnützigen Organisation, die sich für ge-
meinnützige Arbeit und die Vermittlung 
menschlicher Werte einsetzt. 

 

 

VON DEN INTERNATIONALEN SAI JUNGEN ERWACHSENEN 

Sais ideale Junge Erwachsene 
Den Sai-Weg leben 

 

Unter dem Motto „Living the Sai Way“ (Den Sai-
Weg leben) fand vom 26. bis 28. September 
2025 in der friedlichen Stadt Jarabacoa in der 
Dominikanischen Republik das Retreat für 
Junge Erwachsene der Zone 2A der Sri Sathya 
Sai Internationalen Organisation statt. Die Ta-
gung fand im La Salle Retreat House statt, das 
inmitten von Bergen, Flüssen und üppigem 
Grün liegt und somit einen idealen Rahmen für 
Besinnung und Einklang mit der Natur bot. 
Während der dreitägigen spirituellen Gemein-
schaft kamen 38 Junge Erwachsene aus sechs 
Ländern – Costa Rica, Dominikanische Republik, 
El Salvador, Guatemala, Panama und Mexiko – 
zusammen, um die Lehren von Bhagawan Sri 
Sathya Sai Baba zu teilen und zu praktizieren 
und so ihr Verständnis und die Erfahrung ihrer 
innewohnenden Göttlichkeit zu vertiefen. 

Das Programm bot eine ausgewogene Mi-
schung aus Vorträgen, Gruppenaktivitäten, 
Satsangs, Reflexionsübungen und selbstlosem 
Dienst. Zu den wichtigsten Veranstaltungen ge-
hörten:  

• Einheit in der Vielfalt, wobei betont wurde, 
dass wir jenseits aller äußerlichen Unter-
schiede eins sind. 

• Den Sai-Weg gehen, indem wir die tägliche 
Praxis der fünf menschlichen Werte erkun-
den: Wahrheit, Rechtes Handeln, Friede, 
Liebe und Gewaltlosigkeit. 

• Begrenzung der Wünsche, eine tiefe Refle-
xion über Selbstbeherrschung und Losge-
löstheit. 

• Die Kunst der Seele, eine kreative Aktivität, 
um innere Liebe und Dankbarkeit auszudrü-
cken. 

• Entscheide dich für den Sai-Weg, ein prakti-
scher Workshop darüber, wie man in Über-
einstimmung mit spirituellen Prinzipien han-
delt. 

• Die Einfachheit von Sai, eine schöne Ab-
schlusssitzung, die alle daran erinnerte, dass 
wahre Spiritualität darin besteht, alle mit 
Reinheit und Demut zu lieben und ihnen zu 
dienen. 



 33 

Jeder Tag begann mit Gebeten, Meditation 
und hingebungsvollen Gesängen und endete 
mit Augenblicken der Brüderlichkeit, abendli-
chen Satsangs und Bhajans, die mit Hingabe 
und Freude gesungen wurden. Trotz der Re-
genvorhersage blieb der Himmel klar und strah-
lend, ein sichtbares Zeichen für Bhagawans 
Gnade, die die gesamte Veranstaltung segnete. 
Die Atmosphäre war lebhaft und erhebend, er-
füllt von jugendlichem Enthusiasmus und tiefem 
spirituellen Streben. 

Eine besonders bedeutungsvolle Aktivität war 
die „Kette des Dienens“, bei der die Teilneh-
mer bekräftigten, dass gelebte Liebe das wahre 
Wesen des Lebens ist. Ein weiterer Höhepunkt 
war die „Mission Impossible“-Rallye, inspiriert 
von Swamis Lehren über die „4 Fs“ – Follow the 
Master, Face the devil, Fight to the end, and Fi-
nish the game (Folge dem Meister, stelle dich 
dem Teufel, kämpfe bis zum Ende und beende 
das Spiel), die alle daran erinnerte, wie wichtig 
Ausdauer, Mut und Glaube sind. 

Das Retreat „Den Sai-Weg leben” hinterließ bei 
allen Teilnehmern einen tiefen und bleibenden 
Eindruck und erinnerte jeden daran, dass das 
wahre Ziel Junger Erwachsener darin besteht, 
göttliche Liebe durch selbstlosen Dienst an der 
Menschheit zu manifestieren. Die Teilnehmer 
kehrten mit Herzen voller Freude, Liebe und 
Dankbarkeit in ihre Länder zurück, entschlossen, 
ihr spirituelles Wachstum fortzusetzen und wirk-
lich nach dem Sai-Weg zu leben – mit Reinheit 
in Gedanken, Worten und Taten.  

Miguel Montes, Nationaler Koordinator für 
Junge Erwachsene aus Mexiko, berichtete: „Ich 
habe in jedem Augenblick die Liebe unseres 
geliebten Meisters gespürt und war tief bewegt 
von dem immensen Engagement unserer Brü-
der in der Dominikanischen Republik. Es war ein 
ganz besonderes Retreat, weil so viele junge 
Menschen aus der Zone 2A dabei waren. Es war 
eine hervorragende Gelegenheit, persönlich 
mit Sai-Jugendlichen aus verschiedenen Län-
dern in Kontakt zu treten und unsere spirituelle 
Energie wieder aufzuladen.“ 

Frau Nadia Espinosa, stellvertretende Koordi-
natorin für Junge Erwachsene in Panama, die 
zum ersten Mal an einem internationalen Ret-
reat teilnahm, reflektierte: „Jeder Vortrag, jedes 
Lied und jeder Moment der Stille erinnerte mich 
daran, nach innen zu schauen. Sie halfen mir, 
mein wahres Wesen zu erkennen und mich da-
ran zu erinnern, dass wir alle eins sind. Ich fühlte 
mich als Teil einer großen spirituellen Familie, 
in der uns unsere Unterschiede näher zusam-
menbrachten, vereint durch ein gemeinsames 
Ziel – mit Liebe zu leben, mit Freude zu dienen 
und spirituell zu wachsen. Durch seine Lehren 
spürte ich, wie Swami uns einlud, mit Einfach-
heit, Hingabe und Glauben zu leben. Dieses 
Treffen stärkte meine Überzeugung, Gott in je-
dem und allem zu sehen. Es erinnerte mich da-
ran, dass anderen zu dienen bedeutet, Gott zu 
dienen, dass grenzenlose Liebe die höchste spi-
rituelle Praxis ist und dass wahre Transformation 
von innen heraus beginnt.“ 

 

Die Führungskräfte von morgen formen: Leadership-Programm in Indonesien 

 

Das Leadership-Programm (SSGILP) der Sai 
Study Group Indonesia (SSGI) bildet derzeit 
vom Dezember 2024 bis März 2026 seine dritte 

Gruppe aus und setzt seine Mission fort, die 
Führungsqualitäten Junger Sai-Erwachsener in 
ganz Indonesien zu fördern und weiterzuentwi-
ckeln. Das Programm wird online über Zoom 
durchgeführt und hat sich zu einer grundlegen-
den Initiative entwickelt, die die nächste Gene-
ration von Führungskräften inspiriert und befä-
higt, mit Liebe, Demut und Engagement zu die-
nen. 



 34 

Das Programm wurde entwickelt, um Junge Er-
wachsene mit der göttlichen Liebe Sais zu ver-
binden und sie zu inspirieren, die Werte des 
selbstlosen Dienens, der Integrität und des gu-
ten Charakters zu verkörpern. Es stellt sicher, 
dass die Führungsrolle innerhalb der Sai-Orga-
nisation Indonesiens nahtlos an jüngere Gene-
rationen weitergegeben wird. Über die Vorbe-
reitung Junger Erwachsener auf Führungsauf-
gaben in der Organisation hinaus vermittelt die 
Initiative auch universelle Menschliche Werte 
und wichtige Lebenskompetenzen, die die Teil-
nehmer befähigen, einen positiven Beitrag für 
ihre Gemeinschaften und die Nation insgesamt 
zu leisten. 

Insgesamt 60 Teilnehmer aus verschiedenen 
Regionen Indonesiens nahmen an dem diesjäh-
rigen Programm teil, das einmal im Monat sonn-
tags virtuell stattfindet. Jede Sitzung bietet eine 
spannende Mischung aus Vorträgen, Diskussio-
nen, Einzel- und Gruppenaktivitäten sowie prak-
tischen Möglichkeiten für die Teilnehmer, sinn-
volle Initiativen zu entwerfen und umzusetzen, 
die ihre lokalen Sai-Zentren stärken und gleich-
zeitig der breiteren Gemeinschaft dienen. Unter 

Anleitung von erfahrenen Mentoren und JE-
Moderatoren durchlaufen die Teilnehmer einen 
sorgfältig zusammengestellten Lehrplan, der 
sowohl die spirituellen als auch die praktischen 
Dimensionen der Führung behandelt. 

Das Programm umfasst eine Vielzahl von Modu-
len, beginnend mit Sitzungen zu den Themen 
„Alles über Sai“, „Selbstvertrauen aufbauen“ 
und „Herausforderungen für Junge Erwachsene 
von heute“, gefolgt von Themen wie „Sais Ver-
mächtnis“, „Die vier Säulen der nationalen Vi-
sion“ und „Der ideale Sai-Führer“. Die Teilneh-
mer arbeiten auch an gemeindeorientierten 
Projekten, die ihre Fähigkeiten im öffentlichen 
Sprechen und Präsentieren verbessern. Am 
Ende des Programms findet eine Abschlussfeier 
statt, um ihr Wachstum und ihre Leistungen zu 
feiern. 

Das SSGI-Leadership-Programm dient weiter-
hin als Quelle der Inspiration und befähigt 
Junge Erwachsene aus ganz Indonesien, den 
Weg der Liebe, der Führung und des Dienens 
zu beschreiten und die Lehren von Sri Sathya 
Sai Baba in jedem Aspekt ihres Lebens zu ver-
körpern. 

 

Erdung und Erhebung 
Vom 1. bis 5. Oktober 2025 versammelten sich 
Sai Junge Erwachsene aus den Zonen 6 und 7, 
zu denen die Länder Nord- und Südeuropas ge-
hören, in Chřibská, Tschechische Republik, zu 
einem transformativen Baumpflanz-Retreat. Ein-
gebettet in die Natur, wohnte die Gruppe in ei-
nem ruhigen, friedlichen Ferienhaus, umgeben 
von hohen Bäumen und den beruhigenden Ge-
räuschen des Waldes, weit entfernt vom Trubel 
des Stadtlebens. JE aus der Tschechischen Re-
publik, Deutschland, Dänemark und Lettland 
kamen im Geiste der Wiedervereinigung zu-
sammen, zusammen mit Mitgliedern des Prager 
Sai-Zentrums. Das Retreat war eine harmoni-
sche Mischung aus spiritueller Praxis, Gemein-
schaftsbildung und Umweltschutz, die Swamis 

Lehren über Einheit und Liebe zur Natur wider-
spiegelte. 

Das Programm umfasste Sādhanas (spirituelle 
Übungen), Studienkreise, Sai-Spiele, Bhajans 
und hingebungsvolle Gesänge, eine Wande-
rung in der Natur und gemeinsame köstliche 
Mahlzeiten. Die Anhänger sangen auf Sanskrit, 
Englisch, Tschechisch, Deutsch und Spanisch 
und feierten so die Vielfalt durch Musik und Hin-
gabe. Jeder Teilnehmer teilte auch persönliche 
Reflexionen darüber, wie Sri Sathya Sai Baba 
sein Leben berührt hat, und bereicherte so die 
gemeinsame Erfahrung mit herzlichen Ge-
schichten und kulturellem Austausch. 

Ein Höhepunkt des Retreats war die Baum-
pflanzaktion in der charmanten Stadt 



 35 

Lichtenhain in Deutschland. Die JE wanderten 
durch einen malerischen Wald und überquerten 
einen sanften Bach, um den Pflanzort zu errei-
chen. Trotz Sonnenschein und Regen pflanzten 
sie über 1.800 Setzlinge und Samen und genos-
sen dabei die wunderschöne Landschaft und 
die friedliche Atmosphäre des umliegenden 
Waldes. 

 

Im Rückblick auf diese Erfahrung berichtete 
Daneel Moodley, eine der Teilnehmerinnen: 
„Ich habe das gesamte Retreat sehr genossen. 
Es war sowohl erdend als auch erhebend. Die 

spirituellen Übungen halfen mir, eine neue Ver-
bindung zum Göttlichen zu spüren, während die 
Natur um mich herum ein tiefes Gefühl der 
Ruhe und Präsenz hervorrief. Ich fühlte mich völ-
lig losgelöst vom Lärm des Alltags und ganz im 
Moment versunken. Das Pflanzen von Bäumen 
empfand ich als symbolisch, da es eine Mög-
lichkeit war, der Erde etwas zurückzugeben und 
zu neuem Leben und Wachstum im Wald beizu-
tragen. Es lag eine stille Kraft darin, eine so ein-
fache Handlung mit Absicht auszuführen, in 
dem Wissen, dass sie eine nachhaltige Wirkung 
haben würde. Diese Erfahrung mit freundlichen, 
gleichgesinnten Menschen zu teilen, machte sie 
nur noch besonderer. Das Gefühl der Gemein-
schaft und der gemeinsamen Zielsetzung trug 
zur Bereicherung des Ganzen bei.“ 

Das Retreat verkörperte auf wunderschöne 
Weise Swamis Botschaft der Einheit und Har-
monie mit der Natur und hinterließ bei jedem 
Teilnehmer ein tiefes Gefühl der Dankbarkeit 
gegenüber Mutter Erde und ein bleibendes Ge-
fühl der Verbundenheit mit dem Göttlichen, zu-
einander und mit der Welt umher. 

 

Transformation des Selbst - das wahre Weihnachtswunder 
Swami nimmt in unserem Leben viele Rollen ein 
– Mutter, Vater, Freund, Guru und Gott. Für 
mich war Swami schon immer mein bester 
Freund. Als ich 12 Jahre alt war, hatte ich zum 
ersten Mal Seinen Darshan. Jahre später, im 
Jahr 2010, hatte ich erneut die Gelegenheit, Ihn 
zu treffen, diesmal jedoch als Junger Sai-Er-
wachsener. 

In jenem Jahr hatte ich einen lebhaften Traum 
mit Swami. Im Traum winkte Er mir mit der Hand 
zu und rief mich mit den Worten: „Komm nach 
Prasanthi.“ Ich wachte verwirrt auf und fragte 
mich, was ich tun sollte. Als Student hatte ich 
damals nicht die Mittel, sofort nach Indien zu 
fliegen, also schob ich den Traum beiseite. Ein 
paar Wochen später, an einem schönen Tag im 
November 2010, fragte mich meine Mutter, ob 

ich zu Weihnachten nach Puttaparthi fahren 
wolle. Ohne zu zögern, sagte ich „Ja!“ Sie 
buchte die Tickets, und wir flogen nach Indien. 
Und so fand sich dieser kleine malaysische 
Junge im Dezember 2010 in Prasanthi Nilayam 
wieder, wie Swami es gewollt hatte. 

Ich war 18 Jahre alt, hatte gerade mit dem Col-
lege begonnen und war, wie die meisten Tee-
nager, ziemlich unsicher, was das Leben anging. 
Aber als ich den Aschram betrat, verspürte ich 
ein tiefes Gefühl der Zugehörigkeit. Bald darauf 
schloss ich mich den Proben für den Internatio-
nalen Weihnachtschor an, die gerade stattfan-
den. Vor meiner Reise hatte ich noch nicht ein-
mal von diesem Chor gewusst, und doch stellte 
sich die Teilnahme daran als eine der besten 
Entscheidungen meines Lebens heraus. 



 36 

Der Monat, den ich in Prasanthi Nilayam ver-
brachte, war die schönste Zeit meines Lebens, 
eine Erfahrung, die ich noch immer tief in mei-
nem Herzen trage. Die Atmosphäre war fried-
lich, ruhig und zeitlos. An den meisten Tagen 
wachte ich auf, ohne zu wissen, welches Datum 
wir hatten! Und fast jeden Tag hatte ich das 
Glück, Swami beim Darshan zu sehen. Endlich 
konnte ich Ihn mit eigenen Augen sehen, nicht 
nur in meinen Träumen. 

Als Teil des internationalen Chores hatten wir 
fast drei Wochen lang jeden Tag intensive Pro-
ben. An Heiligabend durften wir für Swami sin-
gen. An diesem Abend saß ich ganz in Seiner 
Nähe, direkt hinter den Musikern. Ich hatte zwar 
täglich am Darshan teilgenommen, aber noch 
nie zuvor war ich so nah bei Ihm gesessen. Mein 
Herz schlug vor Freude wie wild. 

Swami kam in Seinem Auto heraus, setzte sich 
auf die Veranda, und wir begannen zu singen. 
Als die erste Anrufung an Lord Ganesha be-
gann, bekam ich eine Gänsehaut am ganzen 
Körper. Ich schaute zu Swami auf, und ein Licht-
strahl schien aus Seinen Augen direkt in meine 
zu leuchten. In diesem Moment wusste ich, dass 
ich in der Gegenwart des Göttlichen selbst war. 
Dieses Licht aus Seinen Augen durchdrang mei-
nen Körper, meinen Geist und meine Seele. Ich 
befand mich in einem Zustand unbeschreibli-
cher Glückseligkeit – purer Euphorie! Während 
wir weiter sangen, verstärkte sich dieses Gefühl 
nur noch. Es fühlte sich an, als würde ich auf 
Wolken schweben, völlig eingetaucht in die 
himmlische Energie, die von Swami ausging. 

Als der Chor zu Ende war, durften einige Äl-
teste, hauptsächlich aus westlichen Ländern, A-
rati darbringen. Dann begannen Swamis Schü-
ler, Bhajans zu singen. Als die Bhajans zu Ende 
waren, starrte ich Swami weiterhin völlig faszi-
niert an. Zu unserer großen Freude kam Swami 
von der Veranda herunter und machte ein Foto 
mit uns allen! Eine Frau rief: „Wir lieben dich, 
Swami!“ und Er lächelte. Swami stellte sich für 
das Gruppenfoto in die Mitte des Chores. Ich 

rückte so nah wie möglich heran. Ich stand nur 
wenige Meter entfernt und sah auf seine wun-
derschöne Afro-Krone hinunter. Ich dachte bei 
mir: „Wie gesegnet ich doch bin!“ Swami seg-
nete eine Reihe von Anhängern, die später nach 
dem Chor an uns verteilt wurden. 

Dieser Moment wird für immer in meinem Her-
zen bleiben. Ich erinnere mich, dass ich dachte: 
„Was für eine unglaubliche Energie strahlt 
Swami aus! Er ist kein gewöhnliches Wesen – er 
ist Gott. Definitiv Gott.“ Neugierig fragte ich ei-
nige der anderen Chormitglieder, ob sie das-
selbe Licht gesehen hätten, das aus Swamis Au-
gen strahlte. Das hatten sie nicht. Ich fragte er-
neut, und sie verneinten erneut. Da wurde mir 
klar, dass Swami mir einen persönlichen Mo-
ment mit Ihm geschenkt hatte, etwas, das nur 
für mich bestimmt war. Ich war überwältigt. 
Swami hatte Seine wahre Kraft und Liebe auf 
eine Weise offenbart, die mit Worten kaum zu 
beschreiben ist. Ich war in göttlicher Ekstase. 

Das war der Moment, in dem meine spirituelle 
Reise mit Baba wirklich begann. Zwei Tage be-
vor ich Prasanthi Nilayam verließ, besuchte ich 
die Aschram-Bibliothek, kaufte so viele Bücher 
wie möglich, ließ unser Gruppenfoto ausdru-
cken und kehrte mit einem erfüllten Herzen und 
einer erweckten Seele nach Malaysia zurück. 

Seine Lehren und Seine Liebe haben mein 
Leben verändert 

Als ich nach Malaysia zurückkehrte, hatte sich 
etwas in mir verändert. Ich beschloss, nicht 
mehr fernzusehen und begann, die Sai-Bücher 
zu lesen, die ich in Indien gekauft hatte, ange-
fangen mit Tapovanam. An der Universität und 
auf Zugfahrten verbrachte ich meine Freizeit da-
mit, stundenlang über Swami zu lesen oder das 
Gayatri-Mantra zu singen. Allmählich zog ich 
mich aus den weltlichen Ablenkungen zurück 
und wandte mich nach innen. Swamis Lehren 
und Liebe haben mein Leben völlig verändert. 
Ich begann, regelmäßig das Sai-Zentrum für 
Bhajans zu besuchen und konzentrierte mich 
mehr auf Selbstreflexion und Meditation als auf 



 37 

äußere Vergnügungen. Langsam wurde mir 
klar, dass Swami immer bei mir war, als mein 
ständiger Begleiter und bester Freund. 

Wie ich heute mit Ihm in Verbindung bleibe 

Heute steht Swami im Mittelpunkt meines tägli-
chen Lebens. Mein Morgen beginnt mit Gebe-
ten und dem Gāyatrī Mantra, gefolgt vom An-
hören von Bhajans im Internet. Bei der Arbeit 
erfülle ich meine Pflichten mit Hingabe und 
sehe mir in den Pausen Sai-Vorträge oder Vi-
deos an. Ich nehme auch an Online-Satsangs 
teil, wann immer es möglich ist, und lerne dabei 
immer etwas Neues. In den frühen Morgenstun-
den des Brahma Muhurtam, gegen 4 Uhr mor-
gens, meditiere ich oder sitze einfach still da, 
wenn mein Geist nicht ruhig ist. Abends, bevor 
ich schlafen gehe, danke ich Swami für alles, 

was Er mir gegeben hat und für alles, was noch 
kommen wird. Die Wochenenden sind etwas 
Besonderes; ich kann Bhajans im Sai-Zentrum 
besuchen und für Ihn singen. 

Am wichtigsten ist, dass ich jeden Tag mit 
Swami spreche, manchmal singe ich morgens 
zu Seinem Foto, manchmal während der Auto-
fahrt oder sogar zwischendurch im Lauf des Ta-
ges. Diese ständige Kommunikation hält mich 
Ihm nahe. Und getreu Seinem Wort zeigt Er mir 
weiterhin Seine Gegenwart in meinem Leben, 
immer und überall, wie Er in Seiner Göttlichen 
Rede vom 21. November 1999 sagt: 

„Ich bin mit dir, in dir, um dich herum und hinter 
dir.“ 

Herr Tinesh Mathialagan, Malaysia 

 

 
 



 38 

SAI SPIRITUELLE ERZIEHUNG 

Beiträge von Kindern 
Alles Gute zum Geburtstag 

 

Alles Gute zum Geburtstag, Swami. Ich liebe 
dich. 

Riyan N | Gruppe 1 | Online SSE 

Alles Gute zum Geburtstag, lieber Swami. Alles 
Gute zum 100. Geburtstag! Danke für deine Un-
terstützung. 

Satvik C | Gruppe 1 | Online SSE 

Alles Gute zum Geburtstag! Ich wünsche dir ei-
nen wunderschönen 100. Geburtstag. Danke, 
dass du mir geholfen hast, ein besserer Mensch 
zu werden. Danke, dass du immer Teil meines 
Lebens bist. Danke, dass du mein Freund bist 
und mich jeden Tag verstehst. 

Akhil K | Gruppe 3 | Online S 

Lieber Swami, danke für alles. Als ich zu SSE 
kam und Dir vorgestellt wurde, hat sich mein Le-
ben verändert. Ich konnte neue Dinge lernen, 
Dienstaktivitäten absolvieren und insgesamt ein 

besserer Mensch werden. Deine wöchentlichen 
Lektionen lehren mich jedes Mal etwas Neues 
und ich bin dir so Dankbar dafür. Alles Gute zum 
Geburtstag, Swami! 

Smaran T | Gruppe 4 | Online SSE 

Lieber Swami,  

Du bist immer bei mir, Tag und Nacht – mein 
hellstes Licht. 

Du bist die innere Kraft meines Herzens – 

Jeden Tag beginne ich mit dem Gedanken an 
Dich. 

Du segnest all mein Tun - Doch das ist nur ein 
kleiner Teil. 

Ich bin wahrhaft gesegnet, Dich an meiner Seite 
zu haben. 

Du führst mich. - Du hilfst mir. - Du unterstützt 
mich. 

Du bist diejenige Person, auf die ich mich im-
mer verlassen kann. 

Du überhäufst mich mit zahllosem Segen. 

Ein Gott für jeden - Ein Elternteil für alle. 

Mit all meiner Liebe … wünsche ich Dir einen 
sehr glücklichen Geburtstag! 

Srinikaa S | Gruppe 4 | Online SSE 

 

 



 39 

Lieber Swami, Du leitest mich durch das Leben, 
Du öffnest mir die Augen für neue Sichtweisen. 
Durch Dich sehe ich, lerne ich, verstehe ich. Du 
hilfst mir, Hindernisse zu überwinden. Du 
machst mich so glücklich über die kleinen und 
großen Dinge im Leben. Danke für alles! In 
Liebe, Sachi 

Sachi N | Gruppe 4 | Online SSE 

Alles Gute zum 100. Geburtstag, Du bist das 
beste Geschenk, das die Welt je bekommen 
hat. 

Darshan S | Gruppe 4 | Online SSE 

 

Swami, alles Gute zum 100. Geburtstag! Ich 
möchte Dir für einige sehr wichtige Dinge dan-
ken, die Du in meinem Leben getan hast! 
Danke, dass Du mir geholfen hast, all meine 
Ängste und meinen Stress zu überwinden, und 
dass Du mir in wirklich schweren Zeiten beige-
standen hast. Vielen Dank, dass Du mir so viel 
über Liebe, Frieden, Wahrheit und Gewaltlosig-
keit beigebracht haben. Das hat mir geholfen, 
ein besserer Mensch zu werden. Du hast mir 
auch beigebracht, dass alles aus einem be-
stimmten Grund geschieht. Ich danke Dir für all 
diese wunderbaren Dinge, die Du für mich ge-
tan hast. Ich wünsche Dir alles Gute, einen fan-
tastischen, friedlichen und schönen Geburtstag 
mit zwei Nullen. In Liebe, Anusha. 

Anusha J | Gruppe 3 | Online SSE 

Brief an Swami 

Ich verneige mich demütig vor Deinen Lotusfü-
ßen. Herzlichen Glückwunsch zum 100. Ge-
burtstag, Swami! Ich möchte Dir sagen, wie 
dankbar ich für alles bin, was Du mir gegeben 
hast. Du hast mir eine wundervolle Familie ge-
schenkt, Du hast mir die Möglichkeit gegeben, 
Teil Deines SSE-Programms zu sein, und Du 
hast mir eine großartige Schule mit freundlichen 
Lehrern geschenkt. Für all das möchte ich Dir 
danken. Bitte führe mich immer auf den richti-
gen Weg, Swami! 

Raman M | Gruppe 2 | Online SSE 

 

 



 40 

SSSIO ONLINE 

Veranstaltungen und Websites 
Die SSSIO hat Online-Veranstaltungen durchgeführt, um Swamis Liebe, seine Botschaft und sein Werk 
mit allen Menschen auf der ganzen Welt zu teilen. Hunderttausende von Menschen wurden durch diese 
Veranstaltungen erreicht, die auf der Seite www.sathyasai.org/live übertragen wurden. Bitte besucht www.sathy-

asai.org/events/worldwide für weitere Details zu den geplanten Veranstaltungen, einschließlich Zeitangaben. 

13.-14. Dezember 2025; Samstag-Sonntag; Akhanda Gāyatrī 

25. Dezember 2025; Donnerstag; Weihnachten 

7.-8. Februar 2026; Samstag-Sonntag; Akhanda Gāyatrī 

15. Februar 2026; Sonntag; Mahāshivarātri 

Bleibt auf dem Laufenden über Neuigkeiten und Aktivitäten der SSSIO, indem ihr die SSSIO Websites 
besucht und die verschiedenen Kommunikationskanäle nutzt oder abonniert. 

Websites 
https://www.sathyasai.org 

https://saiuniverse.sathyasai.org 

http://sathyasaihumanitarianrelief.org/updates/ 

https://www.sathyasai.org/ya 

https://www.sathyasai.org/education 

https://www.sathyasai.org/healthy-living 

Medien 
 https://facebook.com/sathyasai.org/ 

 https://instagram.com/sathyasaiorg/ 

 https://twitter.com/sathyasai_org/  

 https://t.me/sathyasai 

Jesus wurde geboren, um die Dunkelheit zu durchbrechen, die die Welt umhüllte, und eine 
Aura aus Licht war ein Zeichen, das dieses Ereignis ankündigte. Die Meister kommen als Ant-
wort auf die Gebete der Devotees. „Tamaso Mā Jyotir Gamaya; Führe uns aus der Dunkelheit 
zum Licht." Wenn jeder seine Pflicht im Geiste der Hingabe erfüllt, kann das Licht alle erleuch-

ten. Wenn jedoch die Türen des Herzens für das Licht verschlossen sind, wie kann dann die 
Dunkelheit weichen? Man kann sich nicht zurücklehnen und erwarten, dass die Inkarnation Frie-
den und Freude in einem bringt. Die Inkarnation kommt, um zu warnen, zu führen, zu erwecken, 
den Weg zu ebnen und das Licht der Liebe darauf zu werfen. Aber der Mensch muss mit Hoff-

nung und Glauben zuhören, lernen und gehorchen. 

Sri Sathya Sai Baba, 24. Dezember 1972 

 

 

 

 

LIEBE ALLE - DIENE ALLEN HILF IMMER - VERLETZE NIE 


