
 1 

SATHYA SAI – DER EWIGE GEFÄHRTE 
eine Publikation der SSSIO – Band 5 – Ausgabe 1 – Januar 2026 

GÖTTLICHE HERRLICHKEIT & BOTSCHAFT VON SRI SATHYA SAI 

Mit dem Glauben an die Allgegenwart des Göttlichen sollt ihr euch guten Taten widmen, gute 
Gedanken hegen und euer Leben guten Praktiken widmen. Eure Worte sollen Worte der Wahr-
heit sein. Die Zierden, die ihr hochhalten sollt, sind Wahrhaftigkeit in der Rede, Nächstenliebe 
für die Hände und das Hören von heiligen Überlieferungen für die Ohren. Entwickelt Vertrauen 
in eure Göttlichkeit. Dann werdet ihr euer Leben erlösen. Folgt eurem Gewissen. Macht euer 

Herz rein. 

Sri Sathya Sai Baba, 1. Januar 1996 

 

GEWIDMET IN LIEBE UND DANKBARKEIT  

BHAGAWAN SRI SATHYA SAI BABA  



 2 

INHALT 

LEITARTIKEL DES HERAUSGEBERS 
Einzigartigkeit und Allgemeingültigkeit der Lehren von Sathya Sai Baba ..................................... 3 

GÖTTLICHE ANSPRACHE 
Selbstvertrauen ............................................................................................................................ 10 

ERFAHRUNGEN VON DEVOTEES 
Tu’ Swamis Arbeit, und Er wird deine tun .................................................................................... 13 

ERFAHRUNGEN VON DEVOTEES 
Die Göttliche Vereinigung ........................................................................................................... 17 

HUMANITÄRER DIENST 
Liebe in Aktion ............................................................................................................................. 22 

WELTKONFERENZ UND FEIER ZUM 100. JAHRESTAG DER ANKUNFT VON SATHYA SAI BABA 
Sri Sathya Sai Internationale Organisation ................................................................................... 24 

RUHM DER WEIBLICHKEIT 
Swami ist immer bei uns .............................................................................................................. 36 

VON DEN INTERNATIONALEN SAI JUNGEN ERWACHSENEN 
Sais ideale Junge Erwachsene ..................................................................................................... 39 

SAI SPIRITUELLE ERZIEHUNG 
In Demut dienen .......................................................................................................................... 45 

SSSIO ONLINE 
Veranstaltungen und Websites .................................................................................................... 48 

 

IMPRESSUM DES ORIGINALS 

Volume 5 · Issue 1 · January 2025 · ISSN 2831-6908 (Online) · ISSN 2831-6916 (Print) 

Copyright © 2026 Sri Sathya Sai World Foundation Arcadia, California, USA 

The views and opinions expressed in the articles in this publication are solely those of the authors and 
do not reflect or imply in any manner expressed, construed, or otherwise the opinions of the editor or 
publisher. All rights reserved. No part of this publication may be reproduced or used in any manner 
without the prior written permission of the copyright owner. To request permissions, please contact 
the publisher at info@sathyasai.org 

Editor: Dr. Narendranath Reddy · Published by: Sri Sathya Sai International Organization 



 3 

LEITARTIKEL DES HERAUSGEBERS 

Einzigartigkeit und Allgemeingültigkeit der 
Lehren von Sathya Sai Baba  

Teil 2 von 2 

 

Im ersten Teil dieses Leitartikels (Dezemberaus-
gabe 2025) reflektierten wir über Bhagawan Sri 
Sathya Sai Baba als den höchsten Lehrer, des-
sen universelle Botschaft alle Grenzen von Reli-
gion, Rasse und Kultur überschreitet. Wir sahen, 
wie Sein Leben selbst die größte Heilige Schrift 
ist - wie jeder Vortrag, jede Geste und jeder 
Blick die Essenz aller Veden, Upanischaden und 
Weltreligionen verkörpert. Swami zeigte, dass 
Liebe die Grundlage und die Erfüllung eines je-
den spirituellen Weges ist, und dass die ein-
fachste Ausdrucksweise der höchsten Wahrheit 
‚Liebe alle - Diene allen’ ist.  

In diesem zweiten Teil tauchen wir tiefer darin 
ein, wie Bhagawan, aus Seinem göttlichen Mit-
gefühl heraus, die tiefgründigste und ewige 
Weisheit auf einfachste Weise vermittelt, indem 
Er Parabeln, Symbole, Initialwörter und be-
kannte Beispiele benutzt, übersetzt Er 

metaphysische Wahrheiten in praktische Spiri-
tualität - und offenbart so neue Erkenntnisse 
und revolutionäre Interpretationen, die im Su-
chenden das innere Selbst erwecken.  

Vierfache Formeln 
Swami sagt, dass es 4 Fs gibt, die wichtig sind, 
die man im Leben praktizieren sollte: 

• Follow the Master - Folge dem Meister. 
• Face the devil - Stelle dich dem Teufel. 
• Fight to the end - Kämpfe bis zum Schluss. 
• Finish the game - Beende das Spiel. 

Jeder dieser kostbaren Ratschläge führt uns zu 
‚Beende das Spiel’, wenn er aufrichtig prakti-
ziert wird. Es bedeutet, das Ziel der Selbster-
kenntnis zu erreichen.  

Ähnlich spricht Swami über spirituellen Fort-
schritt durch die Stadien von Camatkāra, Sams-
kāra, Paropakāra und Sākshātkāra. Von der Er-
fahrung von Wundern sollte man fortschreiten 
zur Transformation und dann weiter zum selbst-
losen Dienen und schließlich zur Selbsterkennt-
nis. 

Eine weitere Formel, die Swami uns gibt, um 
Gott nahe zu kommen, nennt die vier Stufen 
von Sālokya, Sāmīpya, Sārūpya und Sāyujya. Wir 
können über jede davon tief meditieren. Zuerst 
kommen wir in die Schar des Herrn (im selben 
Reich wie der Herr sein). Durch spirituelle Praxis 
und Liebe kommen wir Ihm dann näher. Wäh-
rend wir Ihm näherkommen und in der Liebe zu 
Gott eintauchen, fangen wir an, Ihm zu ähneln. 
Wenn wir schließlich die höchste Stufe erreicht 
haben, werden wir eins mit Gott.  



 4 

Das großartigste Beispiel für Sārūpya ist Bha-
rata, der Bruder von Gott Rāma. Als Rāma im 
Exil war, verbrachte Bharata seine ganze Zeit 
mit der Kontemplation über seinen geliebten 
Herrn. Als Rāma aus dem Exil zurückkehrte, sah 
Bharata so sehr wie Rāma aus, dass die Men-
schen sich nicht sicher waren, wer denn nun 
Rāma und wer Bharata war. Durch konstantes 
Denken und Kontemplieren über Gott, wird 
man wahrhaftig wie Gott.  

Yad Bhāvam, Tad Bhavati (Was du denkst, das 
wirst du). Zum Schluss erreichen wir Sāyujya, 
Einheit mit Gott, so wie Jesus verkündete: „Ich 
und Mein Vater sind eins.“ 

Ewige Weisheit mit einfachen Wor-
ten 
Bhagawan Baba gibt uns tiefgründige Botschaf-
ten, mit einfachen Worten ausgedrückt und mit 
leicht verständlicher Logik. Zum Beispiel sagt 
Er, um aufzuzeigen, wie Weltfrieden erreicht 
werden kann:  

„Wenn Rechtschaffenheit im Herzen ist, ist 
Schönheit im Charakter. Wenn Schönheit im 
Charakter ist, herrscht Harmonie zu Haus. Wenn 
Harmonie zu Hause herrscht, herrscht Ordnung 
im Land. Wenn Ordnung im Land herrscht, gibt 
es Frieden in der Welt.“ 

Alles beginnt mit Rechtschaffenheit im Herzen. 

Ähnlich spricht Swami über das Einssein als: 

„Es gibt nur eine Religion - die Religion der 
Liebe. Es gibt nur eine Sprache - die Sprache 
des Herzens. Es gibt nur eine Kaste - die Kaste 
der Menschheit. Es gibt nur einen Gott - Er ist 
allgegenwärtig.“  

Er betont diese Einheit in der Vielfalt mit wun-
derbaren Beispielen:  

„Juwelen gibt es viele, Gold gibt es nur eines. 
Töpfe gibt es viele, Lehm gibt es nur einen. 
Sterne gibt es viele, aber der Himmel ist nur ei-
ner. Kühe gibt es viele, aber die Milch ist nur 
eine. Blumen gibt es viele, aber die Verehrung 
ist nur eine.” 

Bei der Betrachtung des Praktizierens der 
menschlichen Werte spricht Swami sehr schön 
über die Notwendigkeit, diese in das tägliche 
Leben zu integrieren:  

„Erziehung ohne Charakter, Politik ohne Prinzi-
pien, Handel ohne Moral, Gesetz ohne Gerech-
tigkeit, Wissenschaft ohne Menschlichkeit, sind 
nicht nur sinnlos, sondern sogar gefährlich.“  

Dies sind spirituelle Verfügungen, die, wenn 
man sie befolgt, das menschliche Leben und 
die Gesellschaft friedfertig machen und alle 
glücklich sein lassen.  

Es gibt einen bekannten Vers in Sanskrit, der die 
ultimative Wahrheit zusammenfasst: 

Brahma Satyam Jagan Mithyā Jīvo Brahmaiva 
Nāpara�. Allein Brahman ist Wahrheit; die Welt 
ist eine Illusion; die individuelle Seele ist nichts 
anderes als Brahman. 

Swami sagt dies sehr schön in poetischem 
Telugu: 

Sarva-Vēdānta-Granthāla Sāramella, Okka 
Vākyam Ceppudu Nokkasāri, Akhila-Bhūthamu-
lōnunna, Ātma, Nīvu, Okkatēnani, Manasuna 
Undavalayu. Ich werde euch zusammenfassend, 
mit einem einzigen Satz, die Essenz aller Schrif-
ten und des Vedanta anvertrauen: Erkennt, dass 
der Ātman in euch derselbe ist, der alle Wesen 
durchdringt. 

Einheit der Glaubensrichtungen und 
Harmonie der Religionen 
Eine weitere Kernbotschaft, die Baba hervor-
hebt, ist die Einheit der Glaubensrichtungen.  

Während frühere Lehrer, wie Sri Shirdi Sai und 
Sri Ramakrishna, die Harmonie der Religionen 
aufzeigten, hob Swami die Einheit der Glau-
bensrichtungen hervor. Das zugrunde liegende 
Prinzip aller Glaubensrichtungen, so sagt Er, sei 
allein die Liebe.  

Als Er Ostafrika besuchte, die einzige Zeit, in 
der Er physisch außerhalb von Indien reiste 
(nach Kenia, Uganda und Tansania), machte 



 5 

Swami eine tiefgründige Aussage in Seinem 
göttlichen Vortrag am 4. Juli 1968:  

„Ich bin gekommen, um die Lampe der Liebe in 
euren Herzen zu entzünden, um zu sehen, dass 
sie mit jedem Tag an Glanz gewinnt. Ich bin 
nicht im Namen irgendeiner exklusiven Religion 
gekommen. Ich bin nicht für eine Mission von 
Öffentlichkeitsarbeit für eine Sekte oder ein 
Glaubensbekenntnis oder Anliegen gekom-
men, und auch nicht, um Anhänger für irgend-
eine Doktrin zu gewinnen. Ich habe keinen Plan, 
Jünger oder Devotees für meine oder irgend-
eine andere Glaubensgemeinschaft zu gewin-
nen. Ich bin gekommen, um euch von diesem 
einheitlichen Glauben, diesem spirituellen Prin-
zip, diesem Weg der Liebe, dieser Tugend der 
Liebe, dieser Pflicht zu lieben, dieser Verpflich-
tung zur Liebe, zu erzählen.“  

Diese Deklaration fasst Seine Betonung der Ein-
heit aller Glaubensrichtungen und der Harmo-
nie der Religionen wunderbar zusammen, ba-
sierend auf der universellen Wahrheit der Liebe.  

Aufgrund dieser universellen Auffassung för-
derte Swami die großartigen Feiern vieler Reli-
gionen auf eine herausragende Weise. Feste 
wie Dasarā, Dīpavali, Weihnachten, Buddha 
Pūrnima, Yom Kippur, Hanukkah, Eid, Mo-
harram und Nowruz werden in den Sai Zentren 
in ca. 110 Ländern gefeiert und zeigen so, dass 
alle Wege zum selben, gemeinsamen Ziel füh-
ren.  

Swami erklärt auch die innere Bedeutung ver-
schiedener Feste, Rituale und Symbole der ver-
schiedenen Glaubensrichtungen und offenbart 
ihre spirituelle Essenz jenseits der äußeren 
Form. Swami hat einmal spielerisch ein Akro-
nym für das Wort GOD (GOTT) kreiert, um die 
universale Rolle von GOTT (GOD) in allen Reli-
gionen zu illustrieren. Er führte es aus mit dem 
G für Generator (der Erschaffende), O für Ope-
rator (der Handelnde hinter allem Geschehen) 
und D für Destroyer (der Zerstörer) - die drei As-
pekte der Welt und der Schöpfung.  

Weg der Reinheit: Ein neues Konzept 
wird eingeführt  
Bhagawan verweist auf die größte Wahrheit, die 
im Rig Veda offenbart wird: Ekam Sat Viprā Ba-
hudhā Vadanti – Wahrheit ist Eine, obwohl die 
Weisen sie mit vielen Namen benennen. Es gibt 
viele Wege, um dasselbe Ziel zu erreichen. 
Doch Swami sagt, dass es tatsächlich nur ein 
Ziel gibt - zu erkennen, dass wir die Verkörpe-
rung göttlicher Liebe oder des göttlichen Āt-
mans sind. Swami führt auch ein neues Konzept 
ein, dass es letztendlich nur einen Weg gibt - 
den Weg der Reinheit. Swami betonte, dass die 
Essenz aller spirituellen Wege Reinheit sei. 

In dem Vortrag, den Er am 21. November 1995 
gehalten hat, sagt Baba:  

„Die Menschen führen viele spirituelle Praktiken 
durch, um ihr Leben zu heiligen. Aber ohne die 
Reinheit des Geistes und des Herzens ist das al-
les sinnlos. Reinigt zuerst euren Geist und euer 
Herz - alles andere wird folgen. Größer als die 
Macht von Mantra, Tantra oder Yantra ist die 
Kraft eines reinen Herzens.“ 

In Seinem Vortrag vom 25. August 1998 bekräf-
tigt Swami wieder: „Einem reinen Herzen offen-
bart sich die Wahrheit spontan.“ 

Daher war das Thema der 11. Weltkonferenz 
der SSSIO: „Reinheit ist Erleuchtung.“ Dieselbe 
Botschaft: „Einheit ist Göttlichkeit, Reinheit ist 
Erleuchtung“ war von Swami auch als das 
Thema für ein spezielles Internationales Sathya 
Sai Symposium, welches im Jahre 1983 in Rom 
stattfand, ausgewählt worden. Es betont bei-
des, Einheit und Reinheit.  

Das Emblem der Internationalen Sri 
Sathya Sai Organisation (SSSIO) 
Das Emblem der Organisation, das Bhagawan 
Sri Sathya Sai Baba ursprünglich auswählte, re-
präsentierte die großen Weltreligionen - das 
Christentum, den Buddhismus, den Zoroastris-
mus, den Hinduismus und den Islam, somit die 
Einheit der Glaubensrichtungen symbolisie-



 6 

rend. Dann, als Dr. John Hislop Swami während 
eines Interviews darauf hinwies, dass das Ju-
dentum nicht repräsentiert sei, änderte Swami 
das Emblem, um den Davidsstern mit einzu-
schließen. Wie dem auch sei, später wurde das 
SSSIO Emblem noch weiter verändert, in Anbe-
tracht der Tatsache, dass es Tausende an Kon-
fessionen und Glaubensrichtungen auf der Erde 
gibt. Das jetzige Emblem der SSSIO zeigt die 
fünf menschlichen Werte - Wahrheit, Rechtes 
Handeln, Frieden, Liebe und Gewaltlosigkeit - 
die vom göttlichen Licht im Zentrum ausstrah-
len. Einerseits symbolisiert dies, dass alle 
menschlichen Werte, und tatsächlich alle Religi-
onen, aus der Göttlichkeit hervorgehen. Es 
zeigt auch, dass die fünf fundamentalen Werte 
universal sind und von allen Religionen hervor-
gehoben werden - und das ohne Ausnahme.  

Dies wurde deutlich, als Vertreter der fünf ver-
schiedenen Religionen während der 11. Welt-
konferenz der SSSIO im Sai Prema Nilayam auf 
das Logo zeigten und erklärten, dass es die Leh-
ren ihres jeweiligen Glaubens repräsentieren 
würde. 

Einblicke in die Schriften 
Alle großen Meister, wie Jesus, sind gekom-
men, um die innere Bedeutung der Schriften zu 
offenbaren. Als Jesus zu den Pharisäern sprach, 
den Gelehrten der jüdischen Tradition, sagte Er 
zu ihnen, dass sie lediglich den Buchstaben des 
Gesetzes folgen würden, nicht aber seinem 
Geist.  

Auf ähnliche Weise vermittelte Lord Krishna 
neue Einblicke in die Veden. Er erklärte die As-
pekte von Karma, Bhakti, Jñāna und Yoga in ei-
nem neuen Licht. Er sagte, dass man jenseits 
der Bereiche der drei Gunas (Qualitäten) gehen 
muss und sogar den Bereich der Veden zu 
transzendieren hätte. (BG 2.45) 

Trai-Gunya-Vishayā Vedā Nis-Trai-Gunyo 
Bhavārjuna; Nir-Dvamdvo Nitya-Sattva-Stho 
Nir-Yoga-Kshema Ātmavān. Die Veden be-
schäftigen sich mit den Bereichen der drei 

Gunas, oh Arjuna. Erhebe dich über die drei 
Gunas und befreie dich von der Dualität, sei 
ewig fixiert in der Wahrheit und befasse dich 
nicht mit materiellem Gewinn und Sicherheit, 
sei im Selbst etabliert. 

Swami sagt, dass es eines der Zwecke dieses 
Avatars sei, die Menschen ihre innewohnende 
Göttlichkeit erkennen zu lehren und dass sie 
Verkörperungen der Liebe sind. Zudem sei es 
Seine Absicht, die Veden wiederzubeleben und 
Licht auf die inneren Geheimnisse und die 
ewige Wahrheit zu werfen.  

In einem Seiner Gedichte sagt Swami, dass Er 
gekommen sei, um neue Einblicke und Bedeu-
tungen bei den traditionellen Interpretationen 
der Schriften aufzuzeigen, ein Prozess, mit dem 
Er bereits in Seiner vorherigen Inkarnation als 
Shirdi Sai Baba begonnen hatte.  

Zum Beispiel erklärt Baba im Buch ‚Shirdi Sai 
Satcharitra’ Seinem Devotee Chandorkar einen 
Vers aus der Bhagavad Gītā (BG 4.34) und gibt 
ihm eine komplett neue Bedeutung. Der Vers 
beginnt mit Tadviddhi Pranipātena. Die meisten 
Kommentatoren, auch Adi Shankarācarya, inter-
pretieren diesen Vers so, dass der Guru dem 
Schüler das Wissen vom Ātman (dem Selbst) 
lehrt. Aber Shirdi Baba sagt: „Der Guru gibt dir 
nicht das Wissen vom Ātman. Du bist bereits die 
Verkörperung vom Ātman. Der Guru entfernt le-
diglich die dunklen Wolken der Unwissenheit. 
Wenn die Unwissenheit erst einmal vertrieben 
ist, erstrahlt der Glanz der Wahrheit von ganz 
allein.“ 

Swami gibt ähnlich revolutionäre Interpretatio-
nen bei vielen Schriften, zu zahlreich, um sie auf-
zulisten. Einige Beispiele stechen besonders 
hervor, wie unten aufgeführt.  

1. Svadharma 

Traditionell bedeutet Svadharma die Aufgabe, 
entsprechend der jeweiligen Stellung im Leben, 
als Brahmane, Kshatriya, Vaishya oder Shūdra 
oder als Mann oder Frau, als Student, Haushäl-
ter, Einsiedler oder als Entsagender. Swami 



 7 

revolutioniert dieses Verständnis, indem Er 
sagt, dass wirkliches Svadharma sich nicht auf 
den Körper, den Geist oder den Intellekt be-
zieht. Es ist Ātma Dharma, das Dharma des 
Selbst.  

Alle anderen Aufgaben gehen mit temporären 
Identitäten einher, doch das Ātma Dharma 
transzendiert sie alle.  

2. Ananya Bhakti 

Konventionell wird Ananya Bhakti als die Art 
von Hingabe bezeichnet, wo man immer an 
Gott denkt, darauf vertrauend, dass Gott sich 
um alles, was wir brauchen und um unser Wohl-
befinden kümmern wird. Swami jedoch offen-
barte seine tiefere Bedeutung, wonach wirkli-
ches Ananya Bhakti ein Zustand ist, wo es nie-
mand anderen (Anya) gibt als Gott! Es gibt 
nichts anderes in der Schöpfung, nur Gott al-
lein. Daher gibt es auch kein Getrenntsein von 
dem Devotee und Gott. So wird Bhakti (Hin-
gabe), laut Baba, zu etwas, das keine Vibhakti 
(Teilung) kennt. Wenn man erkennt, dass jede 
Zelle, jedes Atom und jeder Augenblick durch-
drungen ist von Göttlichkeit, dass nichts ge-
trennt von Gott existiert, dann ist das wirkliche 
Ananya Bhakti.  

3. Samādhi 

Traditionell wird Samādhi beschrieben als ein 
Zustand der totalen Zurückgezogenheit aus der 
äußeren Welt. Er wird beschrieben als ein 
Trance - ähnlicher Zustand der Versunkenheit in 
Brahman, der für Stunden oder Tage anhält. 
Swami gibt eine ‚höhere’ Interpretation, wo-
nach das Wort Samādhi von ‘Sama’ + ‘Dhī’ 
(Buddhi oder Intellekt) stammt, was einen Zu-
stand von perfektem Gleichmut meint. Wirkli-
ches Samādhi bedeutet, unter allen Umständen 
gleichmütig und ausgeglichen zu sein. Diese 
Beständigkeit selbst ist Brahman.  

4. Neti Neti 

In vedantischen Texten wird „Neti Neti“ (nicht 
dies, nicht dies) benutzt, um alles, was nicht 
Brahman ist, zu negieren. Swami revolutioniert 

dieses Verständnis, indem Er sagt, dass diese 
traditionelle Bedeutung, die dieser vedanti-
schen Formel von ‚nicht dies, nicht dies’ gege-
ben wird, nicht die wirkliche Bedeutung sei.  

Traditionelles Vedanta lehrt, dass die ultimative 
Wahrheit erkannt wird, indem das Jīvi (Indivi-
duum) und die Welt (Neti Neti) verneint werden, 
um Brahman zu erlangen. Letzten Endes er-
kennt man, dass das, was auf der spirituellen 
Reise negiert wurde, ebenfalls Brahman ist, da 
nichts anderes als Brahman existiert. Daher ist 
die korrekte und angemessene Bedeutung von 
Neti Neti: ‘nicht nur dies, nicht nur dies’, was 
bedeutet, dass Brahman noch viel mehr ist als 
das, was vom Menschen wahrgenommen wird 
oder was er sich vorstellen kann. Dies wird auch 
im Purusha Sūktam (eine Vedische Hymne) er-
wähnt.  

Daher sollte man niemals irgendetwas als un-
wirklich verneinen, denn alles ist, in der Essenz, 
Göttlichkeit selbst. 

5. Karma und Akarma 

Einer der rätselhaftesten Verse in der Bhagavad 
Gītā (BG 4.18) sagt:  

Karmany Akarma Yah Pashyed Akarmani Ca 
Karma Yah, Sa Buddhimān Manushyeshu Sa 
Yuktah Kritsna-Karma-Krit. Jemand, der Untä-
tigkeit in der Handlung sieht und Handlung in 
der Untätigkeit, ist wahrhaft weise unter den 
Menschen. Solch eine Person lässt sich nicht 
von den Ergebnissen beeinflussen, selbst dann 
nicht, wenn sie einer Vielzahl von Tätigkeiten 
nachgeht. 

Viele Kommentatoren haben verschiedene, sich 
widersprechende und verwirrende Interpretati-
onen für die Termini Karma (Handlung) und 
Akarma (Untätigkeit) gegeben. Swami jedoch 
stellt klar, dass die innere Bedeutung von Karma 
den Körper und den Geist meint, die die Rolle 
des Handelnden annehmen. Körper und Geist 
verdanken ihren Ursprung dem Karma (Resultat 
der Handlung) und sie sind zudem dazu be-
stimmt, Handlungen auszuführen. Im 



 8 

Gegensatz dazu meint der Terminus ‚Akarma’ 
den Ātman, das Selbst, denn es hat nichts zu 
tun mit Handlungen oder ihren Resultaten. Es 
ist lediglich der ewige Zeuge.  

Eine gute Analogie für dies ist ein Filmtheater, 
wo der Bildschirm Akarma, oder Untätigkeit, re-
präsentiert, den Ātman, und die Bilder für 
Karma oder Handlung stehen. Diese Illustration 
lehrt uns, dass der Bildschirm, Akarma oder Āt-
man, die Bilder nicht braucht, wohingegen der 
Körper, oder das Karma, zu seiner Unterstüt-
zung und zu seinem Erhalt abhängig ist vom 
Bildschirm oder dem Ātman. Genauso wie der 
Bildschirm in keiner Weise von den Bildern be-
einflusst wird, ist der Ātman nicht beeinflusst 
vom Körper und seinen Aktivitäten.  

Derjenige, der erkannt hat, dass alle Dinge auf 
der physischen oder mentalen Ebene nur so 
lange existieren, wie sie in Beziehung zum Āt-
man stehen, dem höheren Selbst, sieht das 
EINE, das inaktiv ist, inmitten aller Aktivitäten 
und wird zu einem idealen Arbeiter. Ein solcher 
Karma Yogi erreicht durch seine Arbeit Perfek-
tion.  

Swamis Interpretation dazu ist, dass Karma 
äquivalent zum Ego ist, der Vorstellung, der 
Handelnde zu sein und dem Verlangen nach 
den Resultaten der Handlung, wohingegen 
Akarma äquivalent zum Selbst ist, das alle Akti-
vitäten transzendiert und unveränderlich, unbe-
weglich ist und ewig ruhend. Dies ist das Ge-
heimnis des Karma Yogas und der Weg zur Er-
leuchtung.  

Beginne mit irgendeiner Lehre  
Swamis Lehren sind unendlich. Sie sind wie ein 
Ozean - sogar größer als ein Ozean. Ein Ozean 
hat Grenzen, aber Swamis Lehren transzendie-
ren die Grenzen von Zeit und Raum. Sie sind 
höchst relevant für die Menschheit und ihre Er-
lösung.  

Es gibt Tausende von göttlichen Vorträgen, die 
Swamis Lehren enthalten. Swami hat sechzehn 
Vāhinīs geschrieben, wovon jede Seine Lehren 

enthält, und eine Lebenszeit ist nicht genug, um 
tief in sie alle einzutauchen. Aber wir sollten 
dadurch nicht entmutigt werden. Wie Swami 
Selbst in der Gītā Vāhinī sagt: ‚Wenn du durstig 
bist, brauchst du nur ein Glas Wasser. Du musst 
nicht den ganzen Fluss austrinken. ‘  

Jemand, dem es nach Gott hungert, braucht 
nicht alle Seine Lehren auswendig zu lernen. Es 
genügt schon, eine einzige Lehre zu praktizier-
ten. Swami gibt das Beispiel von einer Streich-
holzschachtel, die viele Streichhölzer enthält. 
Wenn du eine Lampe anzünden möchtest, 
brauchst du nur ein gutes, trockenes Streichholz 
zu entzünden. Es wird die Lampe anzünden. Du 
magst Hunderte an Streichhölzern haben, die 
feucht oder nass sind. Sie werden nicht in der 
Lage sein, die Lampe anzuzünden und sind 
nutzlos. Das trockene Streichholz repräsentiert 
das Praktizieren einer der Lehren. Selbst wenn 
man eine Lehre effektiv praktiziert, erhält man 
das Licht der Weisheit. Andererseits kann man 
viele Lehren auswendig lernen; ohne sie zu 
praktizieren jedoch, ist das nutzlos und man 
bleibt unwissend.  

Wie Swami betont, sind die Worte Gottes dafür 
gedacht, sie im Leben aktiv zu praktizieren und 
nicht einfach nur zum Predigen und Auswendig-
lernen.  

Die Kraft der Praxis einer Lehre 
Swami erzählt uns auch eine wunderbare Ge-
schichte davon, wie allein schon das Praktizie-
ren einer einzigen Lehre uns zur Befreiung füh-
ren kann.  

Er gibt das Beispiel eines Diebes, der für seine 
Einführung in das spirituelle Leben zu einem 
Guru ging. Als ihm mitgeteilt wurde, dass er das 
Stehlen aufgeben soll, sagte er: „Wie kann ich 
das tun? Es ist mein Beruf.“ Der Guru forderte 
ihn daraufhin auf, wenigstens eine seiner 
schlechten Eigenschaften aufzugeben und der 
Dieb beschloss, das Lügen aufzugeben. Dann 
sagte der Guru: „Sehr gut. Stelle sicher, dass du 



 9 

immer die Wahrheit sagst.“ Der Dieb gab sein 
Wort, dass er immer die Wahrheit sagen würde.  

Als er in der Nacht zum königlichen Palast ging, 
um zu stehlen, fand er eine andere Person auf 
der Terrasse vor, die sagte, dass sie auch ein 
Dieb sei. Sie brachen in die Schatzkammer ein 
und teilten die Diamanten, die sie fanden, unter 
sich auf. Die andere Person jedoch war niemand 
anders als der König, der sich verkleidet hatte.  

Der König gab vor, ein Dieb zu sein und sagte, 
dass er wüsste, wo die Schlüssel für die Schatz-
kammer sind. Als sie die gestohlenen Diaman-
ten teilten, schlug der Dieb vor, einen Diaman-
ten, aus Mitgefühl für den König, der alles ver-
lieren würde, zurückzulassen und bat seinen 
Kumpanen, diesen im Safe liegen zu lassen. Das 
wurde getan.  

Am nächsten Morgen wurde festgestellt, dass 
die Schatzkammer ausgeraubt worden war. Der 
König ließ den Minister rufen, um den Verlust zu 
schätzen. Der Minister sah, dass ein Diamant zu-
rückgelassen worden war und da er dachte, 
dass die Diebe ihn in ihrer Eile zurückgelassen 
hatten, steckte er den Diamanten heimlich ein 
und berichtete, dass alle Diamanten gestohlen 
worden wären.  

Der König lud sodann den ehrlichen Dieb vor, 
der seinen Teil am Verbrechen zugab, aber be-
teuerte, dass ein Diamant zurückgelassen wor-
den war. Der fehlende Diamant wurde in der Ta-
sche des Ministers gefunden und der König ent-
ließ ihn aufgrund von Unaufrichtigkeit. Beein-
druckt von der Aufrichtigkeit des Diebes er-
nannte der König ihn zum neuen Minister. Der 
gab seine alten Gewohnheiten ganz und gar 
auf, gefiel seinem Guru als tugendhafter Ver-
walter und erlangte Ruhm.  

Diese Geschichte veranschaulicht, wie das Be-
folgen einer von Swamis Lehren einen tiefen 
und positiven Effekt haben kann.  

Die Lehren von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba 
sind universal, erhebend, inspirierend und er-
leuchtend. Sie führen die Menschheit zu Rein-
heit, Einheit und die Erkenntnis des Göttlichen 
im Innern. So lasst uns, als Teil des anbrechen-
den neuen Jahres 2026, beschließen, eine von 
Swamis Lehren zu nehmen, sie jeden Tag inten-
siv zu studieren, darüber zu kontemplieren und 
sie zu praktizieren, damit unser Leben erlöst 
wird.  

Jai Sai Ram 

 



 10 

GÖTTLICHE ANSPRACHE 

Selbstvertrauen 
Der erste Schritt in der spirituellen Praxis 
„Ich verkünde die Essenz aller vedantischen 
Texte in einem Satz: Der Ātma, der in allen Le-
bewesen und auch in dir vorhanden ist, ist ein 
und derselbe – denkt stets an diese Wahrheit.“ 
(Telugu-Gedicht) 

 

Verkörperungen des göttlichen Ātma! Die heu-
tige Welt steht aufgrund der modernen Lebens-
weise vor einer zunehmenden Anzahl von Prob-
lemen. Das Leben selbst ist zu einer Aneinan-
derreihung von Problemen geworden. Es ist 
höchst bedauerlich, dass der moderne Mensch 
nicht einmal für einen Moment auch nur einen 
Bruchteil des Friedens, des Glücks, der Gesund-
heit und der Langlebigkeit genießen kann, die 
unsere Vorfahren erfahren haben. Durch die zu-
nehmenden Reisemöglichkeiten ist die Welt 
kleiner geworden. Die Länder sind enger zu-
sammengerückt. Daher beschränken sich die 
Probleme und Herausforderungen eines be-
stimmten Landes nicht mehr nur auf dieses 
Land. Sie breiten sich wie ein Lauffeuer über die 
ganze Welt aus und belasten die gesamte 
Menschheit. Die heutige Situation des Men-
schen lässt sich mit jemandem vergleichen, der 
alles besitzt, was er sich in der materiellen Welt 
wünscht, dem es jedoch an innerem Frieden 
und Glück mangelt. 

Heute sucht der Mensch nach Frieden und 
Glück in der Welt, in der irrigen Meinung, dass 
diese außerhalb seiner selbst existieren. Unfä-
hig zu erkennen, dass er in Wahrheit selbst die 
Verkörperung des Friedens ist, versucht der 
Mensch Frieden in der turbulenten äußeren 
Welt zu finden. Er kämpft für seine Rechte, ohne 
seine Pflichten gegenüber seinen Mitmenschen 
und seinem Land zu erkennen. Der Hauptgrund 
für all das ist der Verlust des Selbstvertrauens 
und das wachsende Interesse an weltlichen 
Besitztümern. Wenn er sich auf das Äußere statt 
auf sein Inneres konzentriert, vergisst der 
Mensch seine wahre Natur. Er ist so blind ge-
worden, dass er nicht mehr merkt, dass die äu-
ßere Welt nichts anderes ist als ein Spiegelbild 
der Gefühle in seinem eigenen Geist. Er kann 
die Wahrheit nicht erkennen, dass sein eigener 
Geist für alles verantwortlich ist. Ohne den Geist 
gibt es keine Welt! Erkennt, dass die gesamte 
objektive Welt vom Geist abhängt. 

Ein Dorn sticht in den Fuß und verursacht 
Schmerzen. Mit Hilfe eines anderen Dorns kann 
man jedoch den im Fuß steckenden Dorn ent-
fernen und die Schmerzen lindern. Was Leiden 
und Linderung angeht, kann man den Geist mit 
dem Dorn vergleichen. Der Geist kann die Sün-
den eines Menschen auslöschen, genauso wie 
er sie vermehren kann. Ebenso ist der Geist so-
wohl für die Geburt des menschlichen Körpers 
als auch für dessen Rückkehr in den Erdboden 
verantwortlich. Es ist daher die Pflicht jedes 
Menschen, die wahre Natur des Geistes zu er-
kennen. Es heißt: „Mana Eva Manushyānam 
Kāranam Bandha-Mokshayoh - Allein der Geist 
ist die Ursache sowohl für Knechtschaft als auch 
für Befreiung.“ Man muss diese Wahrheit erken-
nen und danach streben, den Geist zu reinigen, 
indem man Illusionen beseitigt und heilige edle 



 11 

Gedanken kultiviert. Dies ist die wichtigste 
Pflicht eines spirituell Suchenden. 

Weil sein eigener Geist unruhig ist, unterliegt 
der Mensch der falschen Vorstellung, dass sich 
die ganze Welt in einem Zustand der Unruhe 
befindet. Tatsächlich sind es jedoch seine eige-
nen Probleme, die seine Unruhe verursachen, 
nicht die Probleme der Welt. Frieden liegt in ei-
nem selbst und nicht außerhalb. Ein reiner Geist 
ist wie eine Girlande aus Kristallen, durch die 
sich der Faden der Göttlichkeit zieht. Wenn die 
Kristalle rein sind, ist der Faden deutlich sicht-
bar. Wenn sie aus Rudrāksha-Beeren besteht, 
bleibt der Faden unsichtbar. Deshalb muss man 
den Geist immer stark, rein und transparent hal-
ten, damit man die göttliche Manifestation 
wahrnehmen kann. Anstatt jedoch nach Rein-
heit des Geistes zu streben, fügen wir einem be-
reits verdunkelten Geist immer mehr Unwissen-
heit hinzu. Wir geben uns zunehmend sinnli-
chen Vergnügungen hin und geraten in die 
Dunkelheit, bis wir in tiefste Abgründe stürzen. 

Der heutige Mensch vertraut nicht einmal mehr 
dem, was er mit eigenen Augen sieht, und wird 
immer unwissender. Er versucht, mit den Augen 
der Westler zu sehen und mit den Ohren der 
Westler zu hören. Er versucht, die Welt mit dem 
Herzen der Westler zu erleben. Sein ganzes Le-
ben ist so angepasst, dass er seine Individualität 
verloren hat. Ein echter Mensch ist jemand, der 
mit eigenen Augen sieht, mit eigenen Ohren 
hört und mit eigenem Herzen erlebt. Nur so ei-
ner kann als Mensch bezeichnet werden. Wie 
das Sprichwort sagt, sind diejenigen, deren Ge-
danken, Worte und Taten in perfekter Harmonie 
sind, edle Seelen; diejenigen, denen diese Har-
monie fehlt, sind böse: Manasyekam, Vacāsye-
kam, Karmanyekam Mahātmanām; Manasyan-
yat, Vācasyanyat, Karmanyanyat Durātmanām. 
Der eigene Hunger wird nur gestillt, wenn man 
selber isst, nicht, wenn jemand anderes isst. 
Man muss die Medizin selbst einnehmen, um 
seine Krankheit zu heilen. Es ist töricht, Medizin 
einzunehmen, um die Krankheit eines anderen 
zu heilen. Genauso muss man sich bemühen 

Gottes Gnade zu erlangen, um „Bhavaroga”, 
die Krankheit des Kreislaufs von Geburt und 
Tod, zu heilen. Das eigene Leiden kann nicht 
gelindert werden, indem man andere nachahmt 
oder sich auf die Erfahrungen anderer beruft. 
Deshalb ist das Entwickeln von Selbstvertrauen 
der allererste Schritt des spirituellen Sādhana. 

Daher seid ihr nur dann berechtigt, den spiritu-
ellen Weg zu beschreiten, wenn ihr Selbstver-
trauen als Grundlage habt. Wer kein Selbstver-
trauen hat, kann niemals den spirituellen Weg 
beschreiten, egal, wie intensiv sein Sādhana 
auch sein mag, egal, wie belesen er auch sein 
mag, und egal, wie gesegnet er auch mit Dar-
shana (dem glückverheißenden Anblick einer 
Gottheit oder heiligen Person), Sparshana (der 
göttlichen Berührung) und Sambhashana (dem 
göttlichen Gespräch) großer Meister sein mag. 
Ein solcher Mensch bleibt unwissend und kann 
niemals den heiligen Weg der Spiritualität be-
schreiten. Heute folgen viele Menschen den 
Unwissenden und werden immer unwissender, 
so wie Blinde, die Blinden folgen. Die Men-
schen verlieren ihr Selbstvertrauen, wenn sie 
blind anderen folgen und sie nachahmen. Dir 
stößt das auf, was du selbst gegessen hast, und 
nicht das, was andere gegessen haben. Sammle 
also deine eigenen Erfahrungen. 

Verkörperungen des heiligen Ātma! Betrachtet 
die ständige Kontemplation Gottes als den ed-
len Weg, der für die Menschen dieses heiligen 
Landes Bharat festgelegt wurde. Wenn ihr in 
diesem vedischen Land geboren seid und den 
großen Namen Bhāratīya (Bewohner Indiens) 
erhalten habt, ist es ein Zeichen von Unwissen-
heit die wahre Natur eines Bhāratīya nicht zu 
verwirklichen. Wahrlich, es gibt nur Gott im ge-
samten Universum, sonst nichts. Alles, was exis-
tiert, ist eine Illusion, und das gesamte Univer-
sum ist nichts anderes als die Reflexion des 
Göttlichen. Die eine Sonne, die sich über den 
Himmel bewegt, wird als viele Sonnen in meh-
reren mit Wasser gefüllten Gefäßen wider-ge-
spiegelt. Die Gefäße sind vielleicht verschie-
den, aber die Sonne, die sich in den Gefäßen 



 12 

widerspiegelt, ist nur eine. Nur ein Narr lässt 
sich von der Widerspiegelung einer Sonne als 
viele Sonnen täuschen. Der Körper jedes Men-
schen ist wie ein Gefäß. Gott als Ātma Svarūpa, 
als Verkörperung von Ātma, der sich im Körper 
des Individuums widerspiegelt, ist stets der-
selbe Paramātma, die Höchste Seele. Jeder spi-
rituell Suchende muss sich dieser Tatsache be-
wusst sein und sich entsprechend verhalten. 

Ausschließlich, um den Menschen diese spiritu-
elle Wahrheit bewusst zu machen, werden in 
Bharat das ganze Jahr über verschiedene hei-
lige Festtage begangen. Jeder Festtag hat eine 
besondere Bedeutung und vermittelt eine tie-
fere innere Botschaft. Leider erkennen die Men-
schen die innere Bedeutung dieser Festtage 
nicht und verbringen ihre Zeit während dieser 
heiligen Anlässe mit oberflächlichen und nutz-
losen Aktivitäten und schlemmen üppige Mahl-
zeiten. Die innere Bedeutung des Navarātri-
Festes zum Beispiel besteht darin, die drei 
Gunas Sattva, Rajas und Tamas, die durch Mahā 
Durgā, Mahā Sarasvatī und Mahā Lakshmī re-
präsentiert werden, zu überwinden und nach 
der wahren Natur des Menschen zu streben. 

Man sollte die transzendentale Natur des Gött-
lichen erkennen, indem man die drei Gunas zu-
mindest bis zu einem gewissen Grad kontrol-
liert. Das ist die spirituelle Praxis, die während 
der neun Tage des Navarātri-Festes durchge-
führt werden muss, um so Gottes Gnade zu er-
langen. Nur dann kann man wahren geistigen 
Frieden erleben. Durch Frieden kann man Glück 
in Form von Glückseligkeit des Ātma erfahren. 
Der große Dichter und Heilige Tyāgarāja hat in 
seinem berühmten Kīrtana erklärt: „Shāntamu 
Lēka Saukhyamu Lēdu - Ohne Frieden gibt es 
kein Glück.“ Daher ist Friede für den Menschen 
das Wichtigste. Er ist sein Lebensatem. 

Friede kann weder durch körperliche Kraft noch 
durch Intellekt, Reichtum oder Fortpflanzung 
erreicht werden. König Dhritarāshtra, der Herr-
scher der Kuru-Dynastie, verfügte über all diese 
Kräfte: körperlicher Stärke, Intellekt, Macht 

durch Reichtum und einen königlichen Hofstaat. 
Dennoch genoss er niemals Frieden. Warum? Er 
verfügte weder über die Kraft des Dharma, des 
richtigen Handelns, noch über die Unterstüt-
zung durch das Göttliche. Deshalb wurde er 
zum Opfer böser Gedanken, schlechter Eigen-
schaften und verwerflicher Taten. 

Verkörperungen des göttlichen Ātma! Dharma-
bala, die Kraft der Rechtschaffenheit, und Da-
ivabala, die Kraft Gottes, sind die beiden wich-
tigsten Kräfte, die ein Mensch benötigt. Wid-
met euer Leben dem Erwerb dieser beiden 
Kräfte und erkennt, dass in allen Wesen der-
selbe göttliche Ātma wohnt. Werdet nicht Op-
fer von Hass, Eifersucht, Stolz und Prahlerei. Es 
ist äußerst wichtig, dass jeder Einzelne sein Le-
ben mit Freude in den Dienst der Gesellschaft 
stellt und in Glückseligkeit lebt. Während des 
jährlichen Navarātri-Festes ist es Brauch, die 
Prasanthi-Flagge, die Flagge des höchsten Frie-
dens, auf dem Mandir zu hissen. Dadurch wird 
Saccidānanda-Svarūpa, die Verkörperung von 
Existenz, Bewusstsein und Glückseligkeit, die in 
unserem Herzen wohnt, visualisiert und wir er-
fahren Ātma Tattva. Es geht nicht um die tech-
nische Handlung, die Flagge auf dem Mandir zu 
hissen; wir müssen versuchen, die Prasanthi-
Flagge überall im Reich unseres Gewissens, das 
in unserem Herzen herrscht, zu hissen.  

Verkörperungen des göttlichen Ātma! Heute 
hat in Prasanthi Nilayam das neuntägige Na-
varātri-Fest begonnen. Während dieser Tage 
wird es verschiedene Programme geben. Ich 
wünsche Mir, dass ihr alle an diesen Program-
men teilnehmt, edle Eigenschaften entwickelt 
und Prasanthi, höchsten Frieden, erlangt. Wäh-
rend dieser Tage sollten wir versuchen, ein tie-
feres Verständnis für die Natur des Geistes zu 
erlangen. Ich schließe Meine Ansprache mit der 
Hoffnung und dem Segen, dass ihr alle eure Zeit 
und Energie von ganzem Herzen dem Verständ-
nis dieser Konzepte widmen werdet. 

Sri Sathya Sai Baba, 27. September 1976 



 13 

ERFAHRUNGEN VON DEVOTEES 

Tu’ Swamis Arbeit, und Er wird deine tun 

 

In Sathya-Sai-Kreisen heißt es oft: Wenn wir 
Swamis Arbeit tun, wird Er unsere Arbeit tun. Im 
Laufe der Jahre habe ich die tiefe Wahrheit die-
ser einfachen Zusicherung erfahren. Mein Le-
ben hat viele unerwartete Wendungen genom-
men, und ich war mit vielen Ungewissheiten 
und Prüfungen konfrontiert. Doch jedes Mal, 
wenn ich mein Vertrauen in Swami setzte und 
aufrichtig Seine Arbeit verrichtete, half Er mir 
auf eine Weise, die sowohl wunderbar als auch 
zutiefst persönlich war. 

Mit der Zeit haben mich diese Erfahrungen ge-
lehrt – und lehren mich weiterhin –, mich Swami 
vollkommen hinzugeben, ohne jegliche Erwar-
tung von Ergebnissen. 

Erste Schritte im Seva 
Ich kam durch den Dienst in Swamis Gemein-
schaft, was nun zu einem natürlichen Ausdruck 
meiner Liebe zu Ihm geworden ist. Ob es die 
Teilnahme an Bhajans war, das Engagement in 
Jugendaktivitäten oder die Hilfe bei Gemeinde-
projekten – ich fühlte immer, dass dies meine 
Opfergabe an Swami war. Ich hatte nie das Ge-
fühl, einen Verzicht zu leisten. Für mich ist es im-
mer ein Privileg, Seine Arbeit zu tun. 

Als die Jahre vergingen, nahmen meine berufli-
chen Verantwortungen zu. Meine Karriere mit 
Seva in Einklang zu bringen, war nicht immer 
einfach. Doch ich entdeckte, dass sich alles an-
dere auf wunderbare Weise fügte, wenn ich 

Swamis Arbeit Priorität einräumte. Ich habe nie 
eine Gelegenheit zum Dienst verpasst, trotz 
meiner zunehmenden Arbeitsbelastung, ob-
wohl es manchmal unmöglich schien.  

Ich ahnte nicht, dass Swami dieses Prinzip auf 
die Probe stellen würde – nicht nur einmal, son-
dern mehrfach und auf eine Weise, die ich nie-
mals hätte vorhersehen können. 

Die erste Herausforderung 
Meine erste Herausforderung kam, als ich mei-
nen Job verlor. Es war ein Schock. Die Zukunft 
sah düster und ungewiss aus, wenn ich meine 
persönlichen Verantwortungen und Verpflich-
tungen betrachtete. Für einige Tage rang mein 
Verstand mit vielen Fragen: „Was wird jetzt pas-
sieren? Wie werden wir das schaffen?“ 

Doch dann erinnerte ich mich an Swamis beru-
higende Worte: „Warum sich fürchten, wenn Ich 
hier bin?“ Ich hielt mich an Seinen liebevollen 
Worten und Seinen Füßen fest. Ist das Leben 
des Avatars nicht letztlich Seine Botschaft? Für 
mich sind Seine Worte wahrlich Er selbst! Ich 
entschied, dass ich mein Seva mit ganzem Her-
zen fortsetzen würde, anstatt zuzulassen, dass 
ich mich aus Angst vor dem Unbekannten ver-
zehrte. Während der Bhajan- Sessions sang ich 
mit noch größerem Enthusiasmus und Freude. 
Bei den Hilfsaktionen gab ich alles. Ich betete 
nicht um einen Job, sondern um die Kraft, Seine 
Arbeit standhaft zu verrichten. 

Innerhalb weniger Monate ergab sich eine neue 
Aufgabe, und mein Leben verlief wieder in ge-
ordneten Bahnen. 

Die zweite Herausforderung 
Ein paar Jahre später verlor ich meinen Job er-
neut. Wieder starrte mir die Unsicherheit ins Ge-
sicht. Dieses Mal fühlte es sich wie eine noch 



 14 

schwerere Prüfung an. Ich dachte: „War die 
erste Erfahrung nur ein Zufall? Konnte ich immer 
noch an meinem Glauben festhalten?“ 

Wieder nahm ich Zuflucht zu Swami und kon-
zentrierte mich auf Swamis Arbeit. Anstatt mir 
Sorgen zu machen, vertiefte ich mich mit Leib 
und Seele in Seva. Ich erinnere mich, dass ich in 
dieser Zeit viele Dienste mit neuer Kraft organi-
sierte. Ich war immer bei jeder Gelegenheit be-
reit zu dienen und dankte Swami für alles. Tat-
sächlich sage ich mir jedes Mal, wenn ich eine 
Gelegenheit zu dienen erhalte, dass Swami an 
mich denkt! Ich fand Frieden darin, mich selbst 
in Seinem Dienst zu vergessen. 

An Swamis Geburtstag, während die ganze 
Welt die Ankunft des Avatars feierte, gab Swami 
mir einen weiteren Grund zur Freude! Ich erhielt 
ein neues Jobangebot – eines, das nicht nur 
lohnender war und besser bezahlt wurde, son-
dern auch besser zu meinen Interessen passte. 
Ich fühlte mich, als würde Swami mir versichern: 
„Siehst du, wenn du Meine Arbeit tust, werde 
Ich mich um dich kümmern.“ 

Der Zeitpunkt war so perfekt und passend für 
mich, dass ich keinen Zweifel hatte, dass dies 
Sein Segen war. Swami hatte mir ein perfektes 
Geburtstagsgeschenk gemacht. 

Die dritte Prüfung 
Einige Jahre vergingen. Das Leben ging weiter. 
Und dann passierte es wieder. Ich verlor zum 
dritten Mal meinen Job. Mittlerweile hätte ich 
mich daran gewöhnen sollen, aber jede Erfah-
rung war anders und berührte mich auf eine ein-
zigartige Weise. Tief im Inneren wusste ich: 
Wenn ich Swamis Arbeit weiter mache, würde 
Er sich um mich kümmern. Also nahm ich wei-
terhin an Bhajans und am Dienst teil, wenn auch 
mit schwerem Herzen. 

Im Laufe der Zeit erhielt ich viele Jobangebote, 
musste sie aber ablehnen, da keines davon das 
Richtige für mich war. Dann tat sich unerwartet 
eine Stelle auf, die perfekt zu meinen Fähigkei-
ten, meinem Wohnort und den Bedürfnissen 

meiner Familie passte. Es war so perfekt, wie ich 
es mir selbst in meinen kühnsten Träumen nicht 
hätte vorstellen können, dass ein so glückliches 
und zufriedenstellendes Arbeitsumfeld existiert! 
Am wichtigsten war, dass es mir ein hybrides Ar-
beitsmodell bot, das es mir ermöglichte, 
Swamis Mission weiterzuführen und weiterhin 
bedingungslos meine Zeit, Mühe und Ressour-
cen einzubringen! 

Rückblickend wurde mir klar, dass Swami mich 
nur zurückgehalten hatte, um mir das Beste zu 
geben. Wenn Gott „Ja“ zu dir sagt, gewährt Er 
dir, was du willst. Wenn Er „Nein“ zu dir sagt, 
gibt Er dir etwas Besseres. Aber wenn Er dich 
„warten“ lässt, gibt Er dir das Beste! Diese Lek-
tion wurde mir durch die Erfahrung dieser drei 
einzigartigen Herausforderungen in meinem 
Leben tief ins Herz eingeprägt. 

Sein orangefarbener Handschuh 
Während ich weiterhin an Hilfsaktionen teil-
nahm, ereigneten sich viele Vorfälle, von denen 
einer im Folgenden geschildert wird. Für mich 
waren dies Zeichen von Swamis Allgegenwart 
und Liebe. 

Als ich als nationaler Seva-Koordinator der 
SSSIO Australiens tätig war, war ich für die Or-
ganisation von „Working Bees“ verantwortlich – 
Gelegenheiten für Devotees, an der Sathya Sai 
Schule zu dienen. Junge Erwachsene und ältere 
Devotees kamen aus verschiedenen Teilen des 
Landes zusammen, um an verschiedenen Auf-
gaben an der Schule teilzunehmen – Gartenar-
beit, Fensterputzen usw. Später entwickelte sich 
dies zu spezialisierteren Arbeiten, einschließlich 
dem Bau eines Daches, dem Pflastern von We-
gen, dem Streichen von Klassenzimmern und 
mehr. 

Diese „Working Bees“ gaben den Freiwilligen 
auch die Gelegenheit, mit dem Schulpersonal, 
den Schülern und den Eltern in Kontakt zu tre-
ten – also eine Chance, Swamis Vision der 
Sathya Sai Erziehung in menschlichen Werten 
(SSEHV) in Aktion zu erleben. Viele Menschen, 



 15 

ich eingeschlossen, spürten zutiefst Swamis Ge-
genwart während dieser Aktivitäten. 

Es war wahrhaftig eine kollektive Anstrengung. 
Aufgrund persönlicher Erfahrung betone ich im-
mer, dass „WE“ = Wisdom of the seniors (Weis-
heit der Älteren) + Energy of the young adults 
(Energie der Jungen Erwachsenen) bedeutet. 

Aufbauend auf der Dynamik vergangener 
„Working Bees” nahmen mehr Freiwillige an 
den Hilfsaktionen 2019 teil. Wir genossen ein 
wunderbares Wochenende. An einem Sonntag-
nachmittag, nachdem wir die Aufgaben erledigt 
hatten, blieben einige von uns zurück, um die 
Schule abzuschließen. Als ich Swami meine 
Dankbarkeit dafür ausdrückte, dass Er die ganze 
Zeit bei uns war, zeigte Er deutlich, dass Er tat-
sächlich bei uns war! 

Wir fanden ein Paar Gartenhandschuhe, die ne-
ben der Treppe liegen gelassen worden waren. 
Die Farbe der Handschuhe war orange, genau 
die Farbe von Swamis Robe – nicht einen Ton 
heller, nicht einen Ton dunkler! Es war genau 
die orange Farbe Seiner Robe! Da ich dachte, 
jemand hätte sie verloren, fragte ich alle, aber 
niemand beanspruchte sie für sich. Ich ging so-
gar die gesamte Liste der Freiwilligen durch. 
Niemand trug solche Handschuhe. Da wurde 
mir klar: Die Handschuhe waren Swamis Art zu 
sagen: „Ich war hier und habe mit euch gear-
beitet.“ 

Noch bedeutungsvoller für mich war die Er-
kenntnis, dass wir, wenn wir mit Swami spre-
chen, oft ein Symbol oder ein Zeichen erwarten 
– vielleicht eine fallende Blume, Vibhuti auf ei-
nem Foto oder einen Traum von Ihm. Swami 
antwortet auf viele verschiedene Arten. Er ist 
allgegenwärtig, allmächtig und allwissend. 
Wenn wir unsere Erwartungen in Schubladen 
stecken, könnten wir Seine sehr reale und greif-
bare Präsenz direkt vor uns übersehen. 

Reflexionen 
Wenn ich diese Erfahrungen teile, kann ich nicht 
anders, als Swamis unsichtbare Hand zu 

bewundern. Jedes Mal, wenn Er einem Sturm 
erlaubt, in meinem Leben aufzukommen – er-
schüttert Er nicht meinen Glauben, sondern 
stärkt ihn. 

Jedes Mal schließt Er eine Tür, nur um eine an-
dere zu öffnen, die zu etwas Besserem führt. 

Ich habe drei Wahrheiten gelernt: 

Seva ist der Anker. Wenn sich alles andere unsi-
cher anfühlt, bringt uns das Eintauchen in 
Swamis Arbeit Frieden, Klarheit und Stärke. 

Der Glaube schenkt göttliche Gnade. Der Ver-
stand mag sich Sorgen machen, aber das Herz, 
das auf Swami vertraut, wird immer in Frieden 
sein. 

Sein Timing ist perfekt. Was wie eine Verzöge-
rung erscheint, ist oft Swamis Art, etwas zu ar-
rangieren, das weitaus vorteilhafter ist, als wir es 
uns jemals vorstellen könnten. 

Swami sagt: „Wenn du einen Schritt auf Mich zu 
machst, mache Ich hundert Schritte auf dich 
zu.“ Ich habe dies als Realität erlebt. Jedes Mal, 
wenn ich mich entschied, einen Schritt auf Ihn 
zuzugehen, kam Er hundert Schritte auf mich zu-
gerannt, um sich um mich zu kümmern. 

Eine Botschaft an meine Kameraden 
als Devotees 
In der heutigen Welt ist es unvermeidlich, be-
rufliche und persönliche Herausforderungen zu 
bewältigen. Arbeitsplätze sind unsicher, die 
Wirtschaft schwankt und die Verantwortung las-
tet schwer auf uns. Aber wenn es eine Gewiss-
heit gibt, die ich aus meiner eigenen Reise mit-
geben kann, dann diese: Swami verlässt niemals 
die, welche Ihm treu und aufrichtig dienen. 

Er mag uns prüfen. Er mag uns fordern. Aber 
Seine Prüfungen dienen niemals dazu, uns zu 
brechen; sie sollen uns stärker machen, tiefer im 
Glauben verwurzeln. Wenn wir uns Seiner Mis-
sion widmen – sei es in der Sai-Organisation, in 
Bhajans oder in einfachen Diensten für andere 
– sorgt Er dafür, dass unsere weltlichen Bedürf-
nisse auf eine Weise erfüllt werden, die wir uns 



 16 

nicht einmal vorstellen können. Rückblickend 
betrachte ich meine Herausforderungen nicht 
als Rückschläge, sondern als Segen. Sie waren 
Swamis Art, mir unerschütterlichen Glauben 
beizubringen. Sie waren Lektionen in Hingabe. 
Sie waren der Beweis dafür, dass Er unser ewi-
ger Begleiter ist. 

Wenn ich diese Geschichte heute jüngeren De-
votees erzähle, sage ich ihnen: „Macht Swamis 
Arbeit von ganzem Herzen und überlasst Ihm 
den Rest. Er weiß besser als ihr selbst, was ihr 
braucht.“ Das Leben hat mir gezeigt, dass welt-
liche Rollen kommen und gehen können. Jobs 
können beginnen und enden. Aber die Arbeit, 
die wir für Swami tun – ob groß oder klein – ver-
wandelt uns, beschützt uns und bringt uns für 
immer näher zu Ihm. 

Wahrlich, wenn wir Swamis Arbeit tun, wird Er 
sich unfehlbar um unsere kümmern. Swami ist 

„nirgendwohin“ gegangen. Er ist „JETZT 
HIER“! 

Herr Vignesh Shanmugam, Australien 

Herr Vignesh Shanmugam stammt aus Malaysia, 
wo er ein aktiver SSE-Student und Teil des Y-
oung Adult-Programms war. Er wanderte 2006 
nach Australien aus und ist Präsident des Natio-
nal Councils der SSSIO, Australien & PNG. Er 
hatte verschiedene Positionen bei der SSSIO 
inne, darunter die des Nationalen Dienstkoordi-
nators, des Koordinators für humanitäre Hilfe 
und des Vorsitzenden des Nationalen IT- und 
Medienausschusses für die SSSIO Australien & 
PNG. Beruflich hatte Vignesh leitende Positio-
nen in mehreren multinationalen Organisatio-
nen inne. Derzeit ist er Direktor für Nordame-
rika, den asiatisch-pazifischen Raum und Japan 
und leitet die Abteilung „Restaurants Customer 
Success“ bei Oracle. 

 

 



 17 

ERFAHRUNGEN VON DEVOTEES 

Die Göttliche Vereinigung 

 

MEINE MUTTER WAR DIE ERSTE IN UNSERER 
FAMILIE, DIE SICH Hals über Kopf IN SRI 
SATHYA SAI BABA VERLIEBTE, den Avatar des 
Zeitalters. Sie trotzte vielen Schwierigkeiten und 
gab allen weltlichen Komfort auf, um nach 
Puttaparthi zu reisen, um Ihn zu sehen. Sie 
wurde mit Interviews gesegnet, und Swami ma-
terialisierte einen Ring für sie. Es war klar, dass 
sie sich dem Herrn des Universums vollkommen 
hingegeben hatte. So wurde unser ruhiges, klei-
nes Zuhause in London zu einer Ausstellung für 
jedes verfügbare Bild von Baba! Kein Gespräch 
mit meiner Mutter war vollständig ohne ein Zitat 
aus Swamis Lehren oder eine passende Anek-
dote über Ihn! 

Bald schloss sich mein Vater, der sein Leben 
lang Christ gewesen war, ihren Reisen nach 
Puttaparthi an, und auch er erlebte 

Swamis Liebe, Interviews und wurde Zeuge der 
erstaunlichen Wunder von Materialisationen. 
Während eines dieser Interviews fragte Baba 
ihn, was er sich wünsche. „Darf ich etwas für 
Greg haben, Baba?“ fragte er. Baba segnete 

ihn, indem er ein Buch für mich signierte, mit 
den Worten: „In Liebe, Baba.“ 

Obwohl beide Elternteile zu Devotees wurden, 
wollte ich nichts mit Swami zu tun haben. Tat-
sächlich brach eines Abends ein großer Streit 
zwischen meiner Mutter und mir über Baba aus, 
und mein endgültiger Standpunkt zum Thema 
„Sai-Leben“ war, dass es für sie in Ordnung sei, 
ich aber herausgehalten werden wolle! Ohne 
dass ich es wusste, markierte dieser Moment 
den Beginn meiner persönlichen Expedition zu 
Gott. 

Mein unvergesslicher erster Traum 
In den frühen Morgenstunden des nächsten Ta-
ges entfaltete sich ein lebhafter Traum, wie ich 
ihn noch nie zuvor erlebt hatte: 

Ich fand mich am Rande eines antiken griechi-
schen Amphitheaters wieder, blickte über den 
Sand und wartete darauf, dass die Vorstellung 
begann. Um mich herum saßen würdevolle alte 
Männer mit wallenden weißen Gewändern und 
langen weißen Bärten. Sie sahen aus wie Richter 
eines antiken Rates. 

Zu meiner Überraschung sah ich ein exaktes 
Spiegelbild meiner selbst auf den Sand in die 
Mitte des Kreises hinausgehen. Ich verkündete 
allen mit lauter Stimme, wie falsch es sei, einem 
indischen Guru zu folgen! Dieses Spiegelbild 
von mir wiederholte immer wieder negative 
Aussagen dieser Art, während es näher an mei-
nen Sitzplatz herankam. 

In diesem Moment bemerkte ich aus dem Au-
genwinkel, dass Sri Sathya Sai Baba direkt ne-
ben mir saß und unsere Schultern sich berühr-
ten! Es war mir schrecklich unangenehm und ich 
wünschte mir, ich könnte einfach verschwinden. 
Plötzlich schien ein goldener Lichtstrahl auf 
mich, wie ein riesiger Scheinwerfer. 



 18 

Augenblicklich spürte ich, wie Teilchen des gol-
denen Lichts in meinen Körper, meinen Geist, 
mein Herz und meine Seele eindrangen. Ich 
konnte die Liebe und Wärme von tausend Müt-
tern spüren, und all das Misstrauen und die Un-
wissenheit schmolzen dahin. Alles, was ich 
wollte, war, in diesem Licht zu bleiben. 

Dann schwebten sowohl Baba als auch ich in 
das Licht empor. Es war eine zauberhafte Emp-
findung. In diesem Licht zu sein fühlte sich an, 
wie auf der Türschwelle meiner lange verlore-
nen Heimat zu stehen – ich wollte nichts ande-
res mehr! Mein Spiegelbild, das immer noch 
weit unten stand, wiederholte ständig diesel-
ben negativen Aussagen. 

Als Baba und ich begannen, wieder zur Erde 
hinabzusteigen, wandte ich mich an Baba und 
flehte Ihn an, ob wir wieder hoch in das goldene 
Licht schweben könnten? Er willigte ein, und so 
taten wir es! Wir schwebten dreimal in reiner 
Glückseligkeit empor, und als wir das dritte Mal 
hinabstiegen, konnte ich spüren, wie das gol-
dene Licht langsam zurückwich und dann ver-
schwand. 

Das Erlebnis dieses phänomenalen Traums hielt 
noch einige Zeit bei mir an. Eines Tages hatte 
ich ein ruhiges Gespräch mit meinem Vater. Ich 
fragte ihn, ob er glaube, dass Sai Baba Gott sei. 
Ohne Zögern antwortete mein Vater: „Ja.“ 
Seine Meinung bedeutete mir viel, aber den-
noch war ich spirituell noch nicht voll erwacht. 

Einige Wochen später ging ein guter Freund 
von mir, fasziniert von all dem, was ich über Sai 
Baba erzählt hatte, in die örtliche Bibliothek, 
fand einige Bücher über Baba und war sehr be-
wegt von dem, was er las. Auf sein Drängen hin 
fanden wir ein Sai-Zentrum in der Nähe und be-
gannen, regelmäßig an Andachtstreffen teilzu-
nehmen. Wir lernten, Bhajans zu singen, das 
Gāyatrī-Mantra zu rezitieren und begannen 
auch mit dem Prozess, unsere Herz-zu-Herz-
Verbindung mit Baba aufzubauen. 

Sich von den Verzauberungen des Zeitalters des 
Materialismus zu befreien, erfordert Zeit und 

Anstrengung. Mir wurde klar, dass das durch 
materielle Dinge gewonnene Glück und das be-
grenzte Glück, das sie schenken, bestenfalls 
flüchtig und kurzlebig war. Meine Sicht auf das 
Leben auf der irdischen Ebene änderte sich. Die 
Meilensteine, die ich erreichen wollte, waren 
nun mehr auf meine spirituelle Entwicklung als 
auf materielle Errungenschaften ausgerichtet. 
Und so fing ich langsam aber sicher an, mehr 
Zeit im Sai-Zentrum zu verbringen und lernte 
Swamis unsichtbare Hand in allem, was ich tat, 
zu sehen. Ich war 32 Jahre alt, und es war eine 
neue und schöne Erfahrung für mich an diesem 
Punkt in meinem Leben. 

In Sachen Hochzeit  
Meine Mutter kam mich einmal besuchen, frisch 
von ihrer Indienreise. Stolz trug sie eine gol-
dene Halskette mit einem Anhänger, den 
Swami für sie materialisiert hatte, und sie schlug 
vor, dass es für mich an der Zeit sei zu heiraten! 
Ich war verblüfft und dachte, dass sie während 
ihrer Zeit in Indien offensichtlich in der Rolle der 
Mutter bei der „Vermittlung“ einer Braut für ih-
ren Sohn beeinflusst worden sei. 

In jener Nacht kam Baba wieder in meinem 
Traum vor. Meine Mutter und ich standen vor 
einem riesigen Thron, auf dem Baba saß. Meine 
Mutter blickte zu Ihm auf und sagte, dass sie ein 
Mädchen kenne, von dem sie wolle, dass ich es 
heirate. Baba blickte herab in meine Augen und 
sagte: „Nein. Nein. Ich habe die perfekte Per-
son, und sie ist direkt hier bei Mir.“ 

Die Angelegenheit meiner Heirat war mit mei-
ner Mutter geklärt. Der Herr hatte einen Plan! 

Es war 1997, das Jahr der allerersten Weltju-
gendkonferenz in Prasanthi Nilayam. Zwei Wo-
chen vor der Konferenz erhielt ich einen Anruf 
von einer Freundin, die in Prasanthi Nilayam 
war. Obwohl sie jetzt in Südkalifornien lebte 
und dort ein Sai-Zentrum leitete, war sie in 
Puttaparthi aufgewachsen, wo ihre Familie 
lebte, und sie war Schülerin an Swamis College 
gewesen. 



 19 

Mit aufgeregter Stimme erklärte sie, dass sie 
das Glück gehabt habe, in der ersten Reihe 
beim Darshan zu sitzen und es geschafft habe, 
Swami einen Brief zu überreichen. Am Tonfall 
ihrer Stimme erkannte ich, dass wenn Baba den 
Brief eines Devotees annahm, dies einen Se-
gen, eine göttliche Anerkennung und ein Aus-
strömen von Babas Gnade bedeutete, die man 
sich über Lebenszeiten durch gute Taten und 
Sehnsucht verdient hatte. Ich freute mich sehr 
für sie, war aber tatsächlich fassungslos, als sie 
den Inhalt ihres Briefes preisgab. Darin stand 
eine Zeile, die besagte, es wäre schön, wenn 
„Greg meine Schwester heiraten würde!“ Ihre 
Schwester war Ms. Rani, aber wäre ich bereit, 
Swamis Segnungen zu folgen? 

Ich musste es für mich selbst herausfinden. Die 
Abfolge der Ereignisse veranlasste mich, mein 
Ticket nach Indien für meinen allerersten Dar-
shan bei Baba zu buchen, der sagt: „Als du ‚Ja’ 
zu Mir sagtest, hast du das Recht aufgegeben, 
wie irgendjemand anderes zu sein“. Ich fühlte, 
dass dies ein Test meines Glaubens war, und ich 
glaubte auch, dass dies die perfekte Person sein 
müsse, von der Baba mir im Traum erzählt hatte. 
Ich stellte mir auch vor, zu einem Interview ge-
rufen zu werden und Anweisungen von Baba zu 
erhalten, um eine besondere Aufgabe zu über-
nehmen. 

Sais persönliche Begrüßung in Pra-
santhi Nilayam 
Drei andere Junge Erwachsene (JE) aus meiner 
Region bereiteten sich auf diese besondere Pil-
gerreise zu Gott vor. Auch ich bereitete mich 
mit viel Energie und Enthusiasmus auf die Reise 
vor und kaufte viele High-Tech-Campingartikel 
in Vorbereitung auf die Reise. 

Schließlich kam der Tag der Abreise, und wir 
vier kamen am Los Angeles International Airport 
an. Ein oder zwei Tage später erreichten wir Pra-
santhi Nilayam, wo uns ein Schock erwartete! 
Wir erfuhren, dass sich die Altersspanne für die 
Qualifikation als Teilnehmer der JE-

Weltkonferenz während unserer Reise irgend-
wie geändert hatte und wir nun als zu alt galten, 
um teilzunehmen! Das bedeutete, dass es keine 
Zimmer für die Unterkunft und somit keinen Ort 
zum Übernachten gab! 

Am Boden zerstört stapften wir grimmig zurück 
zur Sai Kulwant Hall und zum Haupttor des 
Aschrams. Was noch Salz in unsere Wunden 
streute, war, dass der Nachmittags-Darshan be-
reits begonnen hatte und wir auch den Darshan 
von Baba verpassen würden! Von den Höhen 
der Ekstase waren wir in ein abgrundtiefes see-
lisches Tal herabgesunken. 

Während wir in niedergeschlagenem Schwei-
gen dahintrotteten und unser Gepäck hinter uns 
herzogen, war der Darshan in der Sai Kulwant 
Hall in vollem Gange, wo Tausende Babas 
Gnade empfingen. Aber alles, was wir sahen, 
waren unsere eigenen dunklen Schatten in der 
brennenden Sonne. Doch plötzlich war Er da – 
das Aufblitzen eines orangefarbenen Gewan-
des! Seine wunderschöne Gestalt trat aus der 
Halle hervor, durch die Tore, wo wir mit Gepäck 
und allem standen! Er hob beide Hände zum 
doppelten Segen! Ein Schauer durchlief uns, als 
uns klar wurde, dass außer uns vieren keine ein-
zige Seele da draußen war! Er wusste, dass 
Seine Jungs über Lebzeiten hinweg für diesen 
Moment gereist waren, und Er würde uns nicht 
im Stich lassen. Er ließ uns diesen Darshan nicht 
verpassen. Stattdessen machte Er ihn zum 
denkwürdigsten unseres Lebens! 

Reise des Glaubens 
Wir fanden eine kleine Unterkunft im Dorf, und 
am nächsten Morgen hielt Swami eine weitere 
Überraschung für uns bereit – die erste Reihe 
beim Darshan! Ich hatte nicht vergessen, dass 
ich die perfekte Person heiraten sollte, von der 
Baba mir im Traum erzählt hatte, und ich 
wusste, dass dies meine einzige Chance sein 
könnte, Ihn zu fragen. 

Aufgrund eines großen, glücklichen Schicksals 
gelang es mir, einen kleinen Schnipsel Papier 



 20 

von einem Devotee zu meiner Rechten und ei-
nen winzigen Bleistiftstummel von jemandem 
zu meiner Linken zu bekommen. Ich schrieb: 
„Lieber Baba, wenn Du diesen Brief annimmst, 
möchtest Du, dass ich Rani heirate, die die per-
fekte Person ist, die Du im Traum beschrieben 
hast.“ Das Papier war so klein, dass dies alles 
war, was ich schreiben konnte, und in diesem 
Moment war es alles, was ich fragen musste. 

Als die Darshan-Musik begann, raste mein Herz. 
Baba glitt auf uns zu und hielt für Briefe an. Als 
Er nahekam – vielleicht sechs Meter entfernt – 
sah Er mir zum ersten Mal direkt in die Augen. 
Mein Herz blieb fast stehen. Ich kniete mich un-
beholfen hin. Swami lächelte und sagte sanft: 
„Setz dich, setz dich“, und nahm meinen Brief 
entgegen. Diese liebevolle Geste war eine Ant-
wort auf meine brennende Frage. Dann traf 
mich die Erkenntnis: Ich hatte gerade Gott 
Selbst versprochen, dass ich einer völlig Frem-
den einen Heiratsantrag machen und sie heira-
ten würde! 

Ich saß still da und dachte über das Gesche-
hene nach. Ich musste meine zukünftige Braut 
unter den Tausenden von Devotees in 
Puttaparthi ausfindig machen. Nach dem Dar-
shan, inmitten der Menschenmenge draußen, 
war die allererste Person, die ich traf, meine 
Freundin, die Baba den Brief gegeben hatte. 
Sie sagte, es wäre schön, wenn ich ihre Schwes-
ter heiraten würde! Ich erzählte ihr die unglaub-
lichen Neuigkeiten, und sie sagte: „Das ist 
großartig! Lass uns reden.“ Wir gingen durch 
das Dorf, als sie plötzlich sagte: „Meine Schwes-
ter und meine Mutter sind direkt hinter uns.“ 

Die Dinge entwickelten sich schneller als ge-
wöhnlich; wir befanden uns eher in Gottes Zeit-
plan als in meiner eigenen, sorgfältig geplanten 
Lebensplanung zu Hause. Ich blickte über 
meine Schulter, und da war sie – eine Vision von 
Schönheit in einem zartrosa Sari und Jasminblü-
ten in ihrem langen Haar. Sie strahlte in der 
Morgensonne. Bevor mein Verstand eine Stra-
tegie entwickeln konnte, meine ungepflegte 

Frisur zu bändigen, fanden wir uns in einer klei-
nen Gruppe an einem Ort wieder, den nur 
Swami für unser erstes Gespräch hatte auswäh-
len können. Es waren die friedlichen, sandigen 
Ufer des Citrāvatī-Flusses. Der Ort bedeutete 
viel, da ich gelesen hatte, dass Swami in den 
frühen Tagen eine kleine Gruppe sehr glückli-
cher Devotees dorthin mitnahm, um abends im 
Sand zu sitzen und Dinge aus dem Sand zu ma-
terialisieren. 

Wir saßen an diesem heiligen Ort und bildeten 
einen kleinen Kreis. Es folgten kurze Vorstellun-
gen, dann eine unangenehme Pause. Meine 
Instinkte als Verkäufer gaben mir einen Schubs: 
Sag etwas. 

Und so tat ich es – mit einem der wohl am we-
nigsten eleganten Heiratsanträge der Ge-
schichte: „Ich habe Baba gerade einen Brief ge-
geben, in dem stand, dass du die perfekte Per-
son zum Heiraten bist, wenn Er ihn annimmt. 
Also, wenn es für dich okay ist, ist es für mich 
auch in Ordnung.“ Swarupa Rani, deren Name 
„Verkörperung einer Königin“ bedeutet, sah 
mich an und sagte in ruhig, gelassen und ma-
jestätisch: „Wir werden sehen.“ 

Ranis Antwort überraschte mich, aber ich fühlte, 
dass ich meine Pflicht getan hatte. Das Ge-
spräch mit meiner zukünftigen Familie war be-
endet. Es wurde beschlossen, dass Ranis Vater 
mich am nächsten Tag um 10:00 Uhr am Haupt-
tor des Aschrams für weitere Besprechungen 
treffen würde.  

Interessanterweise und „zufälligerweise“ waren 
auch meine Eltern in Prasanthi Nilayam ange-
kommen. Ich hatte ihnen gegenüber nichts 
über die Möglichkeit einer Heirat erwähnt, da 
ich mich selbst davon überzeugt hatte, dass 
solch eine ungewöhnliche und göttlich ge-
plante Hochzeit definitiv nichts war, was Swami 
einer Person wie Greg gewähren würde! 

Das Ultimatum einer Mutter  
Schließlich berichtete ich einer wenig amüsier-
ten Mutter und einem Vater, die ihr Bestes 



 21 

gaben, ihren Sohn zu verstehen, von den Ge-
schehnissen. Meine Mutter hielt dagegen und 
stellte mir ein Ultimatum. Sie würde die Hoch-
zeit nur akzeptieren, wenn Baba einen weiteren 
Brief annähme, in dem stünde, dass diese 
Hochzeit stattfinden soll. 

 

Swami sagt: 

„Übe dich in Güte gegenüber der Mutter und 
dem Vater. Diene ihnen, erfreue sie, bringe ih-
rem Andenken Ehre und werde ihrer Dankbar-
keit würdig.“ Sri Sathya Sai Baba, 14. Oktober 
1967 

Ich musste den Wunsch meiner Mutter respek-
tieren, obwohl es sich anfühlte, als sei mein Ver-
such vollkommenen Vertrauens und der Hin-
gabe entgleist. Der Aschram war nun voll be-
setzt, und ich würde wahrscheinlich keine wei-
tere Chance erhalten, Swami einen Brief zu 
überreichen. 

Doch am nächsten Tag ergatterte ich mit Seiner 
Gnade einen Platz in der zweiten Reihe! Wäh-
rend ich darauf wartete, dass der Herr kam, 
quälten mich Sorgen, ob Er den zweiten Brief 
annehmen würde. Ich hätte mir keine Sorgen 
machen müssen; unser allwissender und allge-
genwärtiger Herr weiß alles! Er allein versteht 
unsere Schwächen und gibt uns niemals auf. Er 

nahm meinen Brief ein zweites Mal an! Ich 
kehrte triumphierend mit der Nachricht zu mei-
nen Eltern zurück. 

Ein paar Tage später nahm Baba einen dritten 
Brief an, in dem um Seinen Segen für das glück-
verheißende Datum gebeten wurde, das für die 
Hochzeitszeremonie ausgewählt worden war! 

Heiraten im Regen  
Es war eine Herausforderung, alle Vorbereitun-
gen für eine ordentliche Hindu-Hochzeit in der 
kurzen Zeit vor meiner Abreise in die USA abzu-
schließen. Swami bescherte uns Erfolg, und un-
sere Trauung wurde in einer wunderschönen, 
traditionellen Hindu-Zeremonie vollzogen. Es 
goss in Strömen, als die Gebete begannen, was 
ein Zeichen Seines Segens für uns an diesem 
besonderen Tag war. Ich kehrte als glücklich 
verheirateter Mann in die USA zurück – einer, 
der durch sein Vertrauen in Gott buchstäblich 
die Person seiner Träume geheiratet hatte! 

Wenn ich heute, fast 30 Jahre später, zurückbli-
cke, sind wir immer noch glücklich verheiratet, 
und ja, sie war und ist die perfekte Person und 
eine wundervolle Gefährtin auf meiner spirituel-
len Reise. Wir haben eine wunderschöne Toch-
ter, ein Sai-Zentrum in unserem Haus und unser 
Leben ist der Mission von Sai gewidmet. 

Jai Sai Ram 

Greg Slee, USA 

Greg Slee lebt in den USA. Er ist viele Male nach 
Prasanthi Nilayam gereist, um in der göttlichen 
Gegenwart von Sri Sathya Sai Baba zu sein. 
Gregs größte Freude ist es, die Lehren und Līlas 
von Swami zu teilen. Er ist seit 33 Jahren ein 
treuer Devotee von Bhagawan. 

Greg dient derzeit als Koordinator für den 
Zweig der Hingabe in Sai Prema Nilayam in Ri-
verside, Kalifornien, USA. Zuvor war er Koordi-
nator für den Zweig der Hingabe für die SSSIO-
USA, Region 8 (Südkalifornien). Beruflich arbei-
tet Greg im Bereich IT Cloud Solutions. 



 22 

HUMANITÄRER DIENST  

Liebe in Aktion 
AUSTRALIEN 

 

Ein hundertjähriges Geschenk der Fürsorge 
und Mitmenschlichkeit 

In einer herzlichen Feier zum Ladies Day und zu 
Ehren von Swamis 100. Geburtstag schlossen 
sich die Devotees der SSSIO Australien in der 
Region Victoria zu einer wunderschönen Aktion 
der Mitmenschlichkeit zusammen, um „Share 
the Dignity” zu unterstützen, eine Organisation, 
die sich für die Gesundheitsversorgung von 
Frauen und Mädchen in Not einsetzt. Während 
des regionalen Retreats mit dem Titel „Journey 
with Sai” kamen die SSSIO-Mitglieder im Geiste 
der Liebe und des Dienens zusammen, um 120 
Care-Pakete mit wichtigen Hygieneartikeln zu 
packen – von Zahnbürsten und Seife bis hin zu 
Damenbinden und Tampons. Jede Tasche 
wurde sorgfältig gepackt, um denjenigen, die 
von Obdachlosigkeit, häuslicher Gewalt oder 
schwerer finanzieller Not betroffen sind, Trost, 
Würde und Hoffnung zu schenken. 

Die Wirkung dieser Aktion war unmittelbar und 
tief bewegend. Eine Vertreterin von „Share the 
Dignity“ war von der Großzügigkeit überwältigt 
und merkte an, dass sie normalerweise nur we-
nige Taschen auf einmal erhalten. Aber dieses 
Mal übertraf diese Welle der Liebe ihre 

Erwartungen bei weitem und berührte viele 
Menschen. 

SSSIO ZONE 8 

 

Sechs Nationen vereinen sich, um Men-
schen zu dienen 

Mehr als 90 Devotees aus 34 SSSIO-Zentren 
und -Gruppen in Russland, Aserbaidschan, 
Weißrussland, Kasachstan, Kirgisistan und Mol-
dawien schlossen sich mit 33 Freiwilligen zu-
sammen, um mit Hingabe und Einigkeit zu die-
nen. Mit herzlicher Fürsorge und Mitgefühl be-
reiteten die Freiwilligen nahrhafte warme Mahl-
zeiten zu, darunter Suppen, Breis, gedünstetes 
Gemüse, warme Getränke und köstliche Süßig-
keiten. Durch diese gemeinsame Anstrengung 
erhielten 693 Menschen frische Lebensmittel, 
die mit Liebe zubereitet worden waren. 

In mehreren Städten manifestiert sich dieser 
Geist des selbstlosen Dienstes auch in der Ver-
teilung von Kleidung an Bedürftige. Die Emp-
fänger erzählten von ihren Schwierigkeiten, ih-
rer Dankbarkeit und ihrem Bedürfnis nicht nur 
nach warmer Kleidung, sondern auch nach Ver-
ständnis, Anleitung und menschlicher Wärme. 
Der Kreis der Liebe erstreckte sich auch über 
die Menschheit hinaus. Freiwillige fütterten lie-
bevoll Tiere in Tierheimen, Parks, Wäldern und 



 23 

auf den Straßen der Stadt – sie gaben Vögeln, 
Eichhörnchen und anderen Tieren Futter. 

USA 

 

Inspiration für Familien bei einer Babyparty 

Am 19. Juli 2025 nahm das Sri Sathya Sai Center 
von Fort Lauderdale an der jährlichen Babyparty 
der Gemeinde Deerfield Beach in Florida, USA, 
teil. Diese Veranstaltung, die in Zusammenar-
beit mit Deerfield Beach Community Cares und 
der Broward Healthy Start Coalition organisiert 
wurde, empfing und versorgte rund 200 wer-
dende und junge Eltern. Das Sai-Zentrum spon-
serte einen Stand, der sich mit effektiver Eltern-
schaft befasste und insbesondere die große Be-
deutung des Vorlesens und der Auswahl von 
Büchern mit menschlichen Werten hervorhob. 

 

Freiwillige Helfer der SSSIO stellten das Esels-
brückenwort „W.A.T.C.H.“ (Watch your Words, 
Actions, Thoughts, Character, and Heart – 
Achte auf deine Worte, Handlungen, Gedan-
ken, deinen Charakter und dein Herz) vor, um 
zu betonen, dass das Verhalten der Eltern das 
wichtigste Vorbild für ihre Kinder ist. Die Aktivi-
täten am Info-Stand verbanden dieses 
W.A.T.C.H.-Konzept direkt mit dem Lesen: 

• Worte: Wie die Worte in Büchern die Lese-
entwicklung fördern. 

• Handlungen: Die Vorteile, die sich aus dem 
gemeinsamen Lesen ergeben. 

• Gedanken: Die positiven Denkprozesse, die 
durch das Vorlesen gefördert werden. 

• Charakter: Die wertebasierte Charakterent-
wicklung durch die Auswahl inspirierender 
Bücher. 

• Herz: Die Notwendigkeit einer Herz-zu-
Herz-Verbindung, die während des Vorle-
sens entsteht. 

Um die Interaktion noch spannender zu gestal-
ten, veranstalteten sie ein Spiel im Stil von „Je-
opardy“, das sich auf die W.A.T.C.H.-Inhalte 
aus dem Flyer konzentrierte. Die teilnehmen-
den Mütter erhielten kleine Geschenke, darun-
ter Schnuller, Lätzchen, Fläschchen, Babytücher 
und Kleidung. Vor allem aber erhielt jede Mut-
ter ein werteorientiertes Kinderbuch als Ge-
schenk, um das gemeinsame Lesen in der Fami-
lie zu fördern. 

Diese besondere Gelegenheit, werdenden El-
tern zu helfen, berührte die Freiwilligen, da sie 
die Freude am Geben erfahren durften. Die 
Freiwilligen erlebten, wie selbst kleine Gesten 
der Freundlichkeit, wie das Weitergeben eines 
Buches oder die freundliche Erinnerung daran, 
auf unsere Worte und Gedanken zu „ACHTEN“, 
den Grundstein für Veränderungen in Familien 
legen können. 

 

Weitere Geschichten über den liebevollen Dienst von Freiwilligen aus aller Welt findet Ihr auf der Web-
site des Sri Sathya Sai Universe: https://saiuniverse.sathyasai.org  



 24 

WELTKONFERENZ UND FEIER ZUM 100. JAHRESTAG DER ANKUNFT VON 
SATHYA SAI BABA 

Sri Sathya Sai Internationale Organisation

 

Mehr als 1100 Delegierte aus 43 Ländern ver-
sammelten sich vom 19. bis 24. November 2025 
in Riverside, Kalifornien, USA, um den 30. La-
dies' Day, die 11. Weltkonferenz der SSSIO und 
das 100-jährige Jubiläum des Erscheinens des 
Paripūrna Avatars, Bhagawan Sri Sathya Sai 
Baba, zu feiern. 

Unter dem Motto „Reinheit ist Erleuch-
tung“ fand die historische Konferenz in der 
wunderschönen Anlage Sai Prema Nilayam 
statt. Vorausgegangen war der 30. Jahrestag 
des Ladies' Day am 19. November. Das Pro-
gramm umfasste Videos mit Auszügen aus 
Swamis göttlichen Vorträgen, herausragende 
Redner, bewegende Bhajans, zum Nachdenken 
anregende Workshops, lebhafte Prozessionen 
und köstliche Speisen aus verschiedenen Kü-
chen. Für viele waren die faszinierenden 

persönlichen Geschichten derjenigen, die mit 
Swami in Kontakt gekommen waren oder von 
seinen erstaunlichen Wundern beeinflusst wor-
den waren, ein Höhepunkt. Der Höhepunkt der 
Konferenz war die wegweisende Feier zum 100. 
Geburtstag von Bhagawan am 23. November, 
gefolgt von einem abschließenden Festpro-
gramm am 24. November. Dieses glückverhei-
ßende hundertjährige Jubiläum war eine Gele-
genheit, tiefer zu gehen und ein besseres Ver-
ständnis für unsere Beziehung zu Sai zu erlan-
gen, indem wir erkannten, dass Sai der Bewoh-
ner unseres Herzens, unser ewiger Begleiter, 
das Ich in „Ich bin Ich“ ist! 

Die Glücklichen, die von Swami gerufen wur-
den, spürten seine göttliche Gegenwart sehr in-
tensiv, angefangen von der starken Shiva-
Shakti-Energie, die vom wunderschön ge-
schmückten Altar ausging, bis hin zum Erschei-
nen eines strahlenden doppelten Regenbo-
gens, der sich über dem heiligen Boden von Sai 
Prema Nilayam manifestierte. 

Swamis göttliche Gegenwart wurde während ei-
ner Flaggenzeremonie deutlich, als die Flaggen 
der Ukraine und Russlands zusammen mit den 
Flaggen Israels und Irans unerwartet nebenei-
nander vor der Bühne aufgestellt wurden, um 
die Einheit aller Nationen ungeachtet äußerer 
Konflikte und Unterschiede zu unterstreichen. 
Als die Flaggen von 113 Nationen zusammen-
kamen, war dies eine subtile Erinnerung an die 
vereinte Welt, die Bhagawan sich vorgestellt 
hatte. „Das hätten wir unmöglich arrangieren 
können“, sagte Leonardo Gutter, Vorsitzender 
der Sri Sathya Sai World Foundation. „Er küm-
mert sich um alles in dieser Konferenz und um 
alles in unserem Leben.“ 



 25 

Feier zum Tag der Frauen 

Die Feierlichkeiten zum Tag der Frauen began-
nen mit einer großen Prozession der Frauen, die 
Bilder von Swami und Mutter Easwaramma tru-
gen, während sie die Veden rezitierten und 
Bhajans sangen. Das gesamte Tagesprogramm 
würdigte die sieben heiligen Eigenschaften der 
Frauen mit herzlichen Reden und musikalischen 
Darbietungen aus aller Welt. Der wunder-
schöne Altar beherbergte die himmlischen Ge-
mälde von Mutter Maria und Mutter Eas-
waramma, was ihn für diesen Anlass zu etwas 
Besonderem machte. 

Das Anzünden der Lampe markierte den offizi-
ellen Beginn des Tages. Es folgte Swamis gött-
liche Ansprache über die heiligen Eigenschaf-
ten der Frauen. 

Frau Shruthi Vijayakumar, die stellvertretende 
Koordinatorin der Internationalen Jungen Er-
wachsenen aus Neuseeland, reflektierte über 
das Thema „Reinheit ist Erleuchtung“ und ver-
wies auf die schöne Zusicherung, die Swami vor 
vielen Jahren einem Devotee im Interviewraum 

gegeben hatte. Er hatte zu diesem Devotee ge-
sagt: „Wenn du ‚Ja’ zu mir sagst, ist dein Leben 
wie ein Kuchen, der gebacken wird. Ich drehe 
ihn. Ich knete ihn. Ich rühre ihn um. Ich stampfe 
ihn. Ich backe dich. Ich ertränke dich in Tränen. 
Ich versenge dich mit Schluchzen, aber ich ma-
che dich knusprig und süß, zu einer Opfergabe, 
die Gottes würdig ist.” 

Frau Vijayakumar fuhr fort: „Das ist ein ziemlich 
beängstigendes Zitat, nicht wahr? Ich knete 
dich. Ich schlage dich. Ich drehe dich, aber na-
türlich ist unsere göttliche Mutter die Einzige, 
die das mit bedingungsloser Liebe tun kann. 
Und ich möchte heute erzählen, wie es war, mit 
Swami aufzuwachsen, Seine Füße zu suchen, 
und wie sich diese Reise des Drehens, Schla-
gens und Knetens im Leben dieses kleinen Kin-
des entfaltet hat und welche Lektionen, welche 
Gnade und welche Weisheit Er mir vermittelt 
hat, in der Hoffnung, dass es uns allen helfen 
kann, Seinen Füßen näher zu kommen.“ 



 26 

Mataji Pravrajika Vrajaprana, eine hochrangige 
Ordensfrau der Vedanta Society of Southern 
California in Santa Barbara, sprach über die Se-
ligpreisung, die Jesus Christus in der Bibel 
lehrte: „Selig sind, die reinen Herzens sind.“ Sie 
wies darauf hin, dass dies mit einer höheren 
Ebene der Spiritualität zusammenhängt, die seit 
Jahren unter indischen Heiligen und Weisen zu 
beobachten ist, und zitierte Swami Vivekana-
nda, der sagte, dass dieser Satz allein die 
Menschheit gerettet hätte, wenn alle Propheten 
und Bücher verloren gegangen wären. Sie 
sagte, Swami Vivekananda habe auch darauf 
hingewiesen, dass Reinheit des Herzens die Vi-
sion Gottes bringe und dass wir uns durch die 
Beseitigung der Schleier der Unwissenheit 
durch Reinheit so zeigen würden, wie wir wirk-
lich sind. 

Das Vormittagsprogramm umfasste einen be-
wegenden musikalischen Beitrag der estni-
schen Sopranistin Evelyn Kanepi und eine Podi-
umsdiskussion zum Thema „Die sieben Tugen-
den der Frauen“. 

Auch die nächste Sitzung begann mit den gött-
lichen Worten aus Swamis Ansprache. Bhaga-
wan betonte nachdrücklich, dass die moderne 
Gesellschaft Frauen oft unterbewertet, ihnen 
begrenzte Rollen zuweist und ihre wichtigen 
Beiträge zum Wohlergehen der Familie, zur mo-
ralischen Stärke und zu selbstlosen Opfern ig-
noriert – Eigenschaften, die ihnen einst ehrwür-
dige Titel wie „Grihalakshmi” und „Ardhangi” 

einbrachten. Wahrer Fortschritt erfordert die 
Stärkung von Frauen durch Bildung und sinn-
volle Arbeit, die Anerkennung ihrer angebore-
nen Liebe, Geduld und Fähigkeit, gemeinsam 
mit Männern Verantwortung zu übernehmen. 
Anschließend präsentierte der 32-köpfige Sarva 
Dharma Chor aus Europa ein erhebendes Mu-
sikprogramm zum Thema „Botschaft von Sai”. 

Frau Jenny Monson, Zentralkoordinatorin für 
Zone 3, berichtete von ihren Erfahrungen mit 
der Reinigung des Herzens. Sie erzählte von vie-
len persönlichen Erlebnissen, darunter auch von 
einem, bei dem ihr ein Hellseher in Australien 
sagte, dass Sai über sie wache, noch bevor sie 
Swami kannte. Sie sprach davon, dass sie er-
kannt habe, dass Liebe ein Sein und kein Tun 
sei, und betonte, dass das Ziel aller spirituellen 
Praktiken die Reinigung des Geistes sei. Als Bei-
spiel nannte sie die Bewältigung des Todes ih-
res Sohnes im Alter von 26 Jahren durch einen 
Verkehrsunfall. „Durch Swamis Gnade und Leh-
ren bin ich durch diesen Verlust gestärkt wor-
den und habe akzeptiert, dass dies die Zeit für 
meinen Sohn war, alles Teil meiner Reinigung 
des Herzens.“ Sie mahnte, dass alles, was wir 
denken oder sagen, die innere Göttlichkeit er-
reicht, und wir müssen vorsichtig sein mit dem, 
was wir denken oder sagen. 

Der Tag endete mit melodiösen Bhajans, einem 
reichhaltigen Abendessen und einem wunder-
baren Abendkonzert mit dem Titel „Beacons of 
Nations” (Leuchtfeuer der Nationen). 



 27 

Elfte Weltkonferenz  
Tag 1 

Am 20. November eröffnete Alex Grana, Vorsit-
zender des SSSIO-Veranstaltungskomitees, die 
Konferenz, indem er alle Delegierten und das 
Online-Publikum aus aller Welt begrüßte. Er 
merkte an, dass es angebracht sei, die Konfe-
renz mit der traditionellen Zeremonie des An-
zündens der Lampe zu beginnen, da Swami am 
8. Juli 1968 erklärt hatte, dass Er gekommen 
sei, „um die Lampe der Liebe in eurem Herzen 
anzuzünden, damit sie jeden Tag wächst und 
mit zusätzlichem Glanz erstrahlt.“ 

Die Jungen Erwachsenen Zeremonien-Meister 
des Vormittags stellten dann die farbenfrohe 
Flaggenzeremonie von 113 Ländern/Territorien 
vor und würdigten diejenigen, die aus aller Welt 
angereist waren, um dem Herrn in Sai Prema Ni-
layam ihre Ehrerbietung zu erweisen. Es folgten 
bewegende Bhajans. 

Die Bühne war bereit für Sri Sathya Sais Göttli-
che Ansprache, die die erste Sitzung heiligen 
sollte. In der Ansprache vom 20. Juni 1990 
sagte Swami, dass der einzige Weg, die Unrein-
heiten in uns zu erkennen, darin besteht, den 
Glauben zu entwickeln, dass Gott in allen Lebe-
wesen gegenwärtig ist. Er sagte: Wenn wir er-
kennen, dass Gott in allem wohnt und es keine 
Dualität gibt, dann erlangen wir Reinheit des 
Geistes. Mit der richtigen Erforschung, so sagte 
Er, können wir erkennen, dass alle Fehler aus 
dem Körper oder dem Geist entstehen. 

Swami hat keine Geburt und keinen Tod. Er hat 
keinen Anfang und kein Ende, denn Er ist ewig 
und unendlich. Er war bei uns, Er ist bei uns und 
Er wird für immer bei uns sein. 

Die Eröffnungsrede von Dr. Narendranath 
Reddy, Vorsitzender der SSSIO, gab den Ton 
für die Konferenz vor, als er betonte, dass zwar 
alle Anwesenden das 100-jährige Jubiläum des 
Kommens von Sai feierten, „Swami jedoch we-
der Geburt noch Tod kennt. Er hat keinen An-
fang und kein Ende, denn Er ist ewig und 

unendlich. Er war mit uns, Er ist mit uns und Er 
wird für immer mit uns sein.“ Daher sagte er: 
„Unter den 8,2 Milliarden Menschen auf dieser 
Erde sind diejenigen von uns, die Ihn erfahren 
haben, die Gesegnetsten und Glücklichsten. 
Wir sollten diese Gelegenheit optimal nutzen, 
denn wir sind die wenigen, die Gott berufen 
hat, in Seiner Mission zu dienen.“ 

Unter Berufung auf die Bibel bemerkte er: 
„Viele sind berufen, aber wenige sind auser-
wählt. Wir sind aufgrund Seiner Gnade berufen 
worden. Das ist kein Zufall. Swami hat gesagt, 
dass Er uns seit vielen Leben darauf vorbereitet 
hat, Werkzeuge Seiner Liebe zu sein.“ 

Dr. Reddy erläuterte das Thema der Konferenz 
und merkte an, dass zwar viele sagen, es gebe 
viele Wege zu Gott, „Swami jedoch sagte, dass 
Reinheit der einzige Weg sei. Er sagte, Reinheit 
sei Erleuchtung, und in dem Moment, in dem 
wir rein sind, sind wir erleuchtet. Swami sagte 
auch, dass die Reinheit des Geistes und des 
Herzens mächtiger sei als jedes Mantra.“ 

„Was ist also diese Reinheit, und wie erlangen 
wir sie? Äußere Reinheit umfasst die Pflege des 
Körpers, zum Beispiel durch Duschen oder Zäh-
neputzen. Dazu gehört auch, sich gut zu kleiden 
und gepflegt und sauber zu sein. Reinheit sollte 
nicht nur in Bezug auf die Nahrung, die wir zu 
uns nehmen, gewahrt werden, sondern auch in 
Bezug auf das, was wir mit unseren Augen und 
Ohren aufnehmen, beispielsweise indem wir 
Zeit in der Natur verbringen oder Bhajans hö-
ren. Weitere Formen der Reinheit sind Reinheit 
in der Familie durch gegenseitigen Respekt und 
Harmonie sowie Reinheit der Umwelt durch die 
Reduzierung des Verbrauchs von Plastik und 
fossilen Brennstoffen.“ 

„Swami sagte, dass die wichtigste Form der 
Reinheit für den spirituell Suchenden die innere 
Reinheit oder die Reinheit des Geistes und des 
Herzens ist“, sagte Dr. Reddy. Sobald wir das 
erreicht haben, sind keine spirituellen Praktiken 
mehr notwendig. Aber warum haben wir keine 
spirituelle Reinheit? Wir vergessen, dass wir 



 28 

Verkörperungen des göttlichen Ātman, der 
göttlichen Glückseligkeit, sind und dass wir 
Brahman sind, aber von Unreinheiten bedeckt 
sind: Begierde, Wut, Gier, Anhaftung, Stolz und 
Eifersucht, wobei die größte Unreinheit unser 
Ego ist.“ 

Dr. Reddy schloss seine Ausführungen mit der 
Aufforderung an die Devotees, sich intensiv mit 
Swamis Lehren auseinanderzusetzen, und ver-
wies dabei auf Swamis Erklärungen bei der Ers-
ten Weltkonferenz am 17. Mai 1968: „Swami 
gab einen Einblick in Seine Göttlichkeit, und es 
gab drei wichtige Dinge, die man sich merken 
sollte. Swami sagte, Er sei die Verkörperung al-
ler Namen und Formen, aber dennoch jenseits 
aller Namen und Formen. Er sagte auch: „Ver-
sucht niemals, mich zu verstehen. Wenn ihr 
wirklich Selbstverwirklichung erlangen wollt, 
dann folgt meinen Lehren mit absolutem Ver-
trauen.“ 

Im Anschluss an die Ausführungen von Dr. 
Reddy wurden die Teilnehmer über die Einfüh-
rung einer neuen App namens „SSSIO 
Events“ informiert, dem neuen offiziellen digi-
talen Konferenztool, das von einem engagier-
ten Team von IT-Fachleuten der SSSIO entwi-
ckelt wurde. Die App ermögliche es den Konfe-
renzteilnehmern, ihre Erfahrung zu verbessern, 
indem sie einfachen Zugang zum Programm, zu 
den Sitzungsplänen und Details, zu organisier-
ten Notizen und Bewertungen erhielten. Dieses 
bemerkenswerte, innovative Tool brachte die 
SSSIO-Veranstaltung ins digitale Zeitalter, in-
dem es Informationen in Echtzeit, nahtlos und 
auf umweltfreundliche Weise weitergab. 

Die Teilnehmer wurden dazu ermutigt, die Vi-
deogalerie der Ausstellung vor Ort zu besu-
chen, um die Herrlichkeit Sri Sathya Sais, Seine 
Werke und Sein Vermächtnis auf der ganzen 
Welt zu erleben. Zu den Themen gehörten die 
göttliche Liebe Sais in den Vereinigten Staaten, 
„Trage meine Botschaft in jeden Winkel der 
Welt: Die Geschichte und Arbeit der SSSIO in 
ihren Zonen“, „Gesundheit ist der größte 

Reichtum: Sathya Sais ideale Gesundheitsver-
sorgung“ und „Bildung fürs Leben: Bildungs-
programm“. 

Nach dem Mittagessen sprach Herr Gutter über 
ein Thema, das viele nachvollziehen konnten: 
„Wie glücklich wir sind.“ Er sagte: „Ich glaube, 
wir sind uns dessen nicht voll bewusst. Aber der 
Zweck dieser Konferenz ist es, uns zu helfen, zu 
erkennen, wie glücklich wir sind, damit wir diese 
Konferenz mit einem Lächeln im Gesicht und 
mit mehr Liebe in unseren Herzen verlassen. Wir 
wurden als Menschen geboren, was unglaublich 
wichtig ist, aber wir wurden auch zu einer Zeit 
geboren, als der Paripūrna Avatar kam. Es gibt 
8,2 Milliarden Menschen auf diesem Planeten, 
aber das ist nicht die Zahl, die für uns wirklich 
von Interesse ist. Jede Sekunde wird jemand 
geboren und jemand stirbt. Wie viele Menschen 
wurden in den letzten 5.200 Jahren seit der Zeit 
Krishnas auf diesem Planeten geboren? Es sind 
Billionen und Abermilliarden Menschen, und 
aus dieser unglaublichen, unendlichen Zahl von 
Seelen wurden wir geboren, als der Paripūrna 
Avatar auf diesen Planeten herabstieg. 

Von dieser Zahl, so Herr Gutter, seien nur we-
nige auf einem spirituellen Weg erwacht. „Die 
Teilnehmer dieser Konferenz sind bereits er-
wacht. Als Seine Jünger hat Er vor vielen Leben 
unsere Seelen zu Sich gerufen und gesagt: Ja. 
Ich werde euer Meister sein. Ich werde euer 
Guru sein. Ich werde euch führen. Ich werde 
euch beschützen und ich werde euch lieben, bis 
ihr erwacht und wieder mit Mir verschmelzt.“ 

Herr Gutter erinnerte die Zuhörer daran, dass 
„Swami rund um die Uhr für uns da ist, aber sind 
wir auch für Ihn da? Das ist die Frage, die wir 
uns auf dieser Konferenz stellen müssen. Ihr 
seid vielleicht Hunderte oder Tausende von Ki-
lometern gereist, um hierher zu kommen, aber 
tatsächlich seid ihr Tausende von Leben gereist, 
um zu Ihm zu kommen. Wir sind also hier, um 
mehr Entschlossenheit und Intensität auf unse-
rem spirituellen Weg zu entwickeln. Wir wurden 
von Gott berufen, in der wichtigsten Zeit des 



 29 

menschlichen Bewusstseins Seine Werkzeuge 
zu sein. Er hat uns diese Gelegenheit gegeben. 
Ergreifen wir sie? Tun wir unseren Teil? Haben 
wir die Intensität und die Hingabe, die nötig 
sind, um „Ja“ zu ihm zu sagen?“ 

Von da an öffneten sich die Schleusen, und 
Swami spendete eine Flut göttlicher Segnun-
gen zum Thema „Individuelle Reinheit“. Dr. 
Sunder Iyer bot das Nirvana Shatkam dar, eine 
herrliche und bewegende musikalische Hom-
mage an den Devotee, der erkennt, dass seine 
wahre Natur göttlich ist. Ihm folgten Dr. Suresh 
Govind, der das Konferenzprogramm vorstellte, 
und Dr. Madhuri Manohar, eine Junge Erwach-
sene aus Oman, die über die „Kraft der Visuali-
sierung” sprach. Sie erzählte von einer trauma-
tischen Begegnung, die sie in der U-Bahn von 
Washington D.C. erlebt hatte, und sagte, wenn 
wir uns Swami in jedem Aspekt unseres Lebens 
vorstellen, verbinden wir unser Gehirn neu mit 
Seiner Göttlichkeit und der Reinheit jedes Au-
genblicks und verändern so unsere innere und 
äußere Welt, um Seine Göttlichkeit zu erfahren. 
Ihr Vortrag war faszinierend und zeigte einen 
einfachen Weg auf, wie wir Swami zu unserem 
Partner und Beschützer in unserem Leben ma-
chen können. 

Am Nachmittag fand ein Workshop zum Thema 
individuelle Reinheit statt, gefolgt von einer 
göttlichen Rede, in der Swami uns daran erin-
nerte, dass wir rein und heilig werden, wenn wir 
die drei grundlegenden Elemente in unserem 
Körper – Gedanken, Worte und Taten – reini-
gen. Er forderte uns auf, Spiritualität, Moral und 
Rechtschaffenheit zu kultivieren und nur ein ein-
ziges Verlangen zu haben – das Verlangen nach 
dem Göttlichen. 

Anschließend folgte eine inspirierende Podi-
umsdiskussion zum Thema „Der Weg der Hin-
gabe als Mittel zur Erlangung von Reinheit“, ge-
folgt von „Die Suche nach Erleuchtung“, wel-
che die Teilnehmer auf spielerische Weise mit 
nützlichem spirituellem Wissen versorgte. 

Tag 2 

Am 21. November betonte der Ausschnitt aus 
einer göttlichen Ansprache die Botschaft von 
der Gegenwart Gottes im Herzen jedes Einzel-
nen. Am Vormittag fand eine interreligiöse Po-
diumsdiskussion statt, an der Vertreter des ka-
tholischen, jüdischen, muslimischen, buddhisti-
schen und hinduistischen Glaubens teilnahmen. 
Das SSSIO-Logo mit den fünf menschlichen 
Werten bildete einen schönen Hintergrund und 
zugleich die Grundlage für ihre Diskussionen, 
da jeder von ihnen auf seine Weise darauf hin-
wies und erklärte, dass es seine Religion reprä-
sentiere! Swami sagte, dass Er gekommen sei, 
um die Wurzeln aller Religionen zu pflegen, und 
die Redner präsentierten ihre Gedanken zur 
Reinheit in Bezug auf ihren gewählten Weg und 
zeigten, wie sich die von Swami gelehrte Wahr-
heit auch in ihrem Glauben widerspiegelte. 

Dann folgte der Sai „TED Talk“ von Herrn Mi-
guel Montes aus Mexiko, einem Jungen Er-
wachsenen, der die Herzen aller Anwesenden 
berührte, als er über die „zweite Ge-
burt“ sprach, die Swami ihm geschenkt hatte. 
Als nächstes sprach Herr Roger Castle von der 
Los Angeles Regional Food Bank über die Mis-
sion der Organisation, hungernde Menschen zu 
ernähren, und über den außerordentlich wert-
vollen Beitrag der SSSIO im Rahmen von „Ge-
schichten der Transformation und Gemein-
schaft“. Ihm folgte Dr. Sunder Iyer, einst einer 
von Swamis persönlichen Begleitern und der 
einzige Mensch, der jemals eine Goldmedaille 
für Yoga von Swami erhalten hat. Er sprach über 
Reinheit und die Bedeutung des Herzens. 

Dr. Iyer erzählte zwei bewegende Geschichten 
darüber, wie er durch das Öffnen seines Her-
zens eine persönliche Verbindung zu Swami 
aufbauen konnte, obwohl er voller Zweifel war. 
Als er der Schule beitrat, sagte er: „Ich hatte 
von Seinen Kräften gehört, aber in meinem Her-
zen hatte ich keine persönliche Verbindung zu 
Ihm. Ich sehnte mich nach einer tiefen Verbin-
dung zu Ihm. Ich fragte mich: ‚Wo ist mein 



 30 

Gott?’ Diese Verbindung entstand nicht durch 
inspirierende Bücher oder Predigten, sondern 
durch die persönliche Erfahrung von Swamis 
Allwissenheit.“ 

Er beschrieb einen Vorfall und erzählte, dass 
seine Schwester und ihr Mann seit elf Jahren er-
folglos versucht hatten, ein Kind zu bekommen. 
Sie waren bei verschiedenen Ärzten gewesen, 
hatten sich vielen Tests unterzogen und hatten 
inbrünstig zu Lord Shiva und Lord Muruga, ihren 
Familiengöttern, gebetet. „Die ganze Familie 
war besorgt und hoffte auf ein Wunder“, sagte 
Dr. Iyer und erwähnte, dass sein Vater ihm stän-
dig Briefe schrieb, in denen er ihm mitteilte, 
dass seine Mutter ihn bitten wolle, Swami um 
Hilfe zu bitten. 

„Ich sagte: Ja, wenn sich die Gelegenheit 
ergibt, aber insgeheim wusste ich, dass ich das 
aus zwei Gründen niemals tun würde. Es war mir 
sehr peinlich, für meine Schwester um ein Kind 
zu bitten, und ich glaubte nicht, dass jemand in 
Puttaparthi meiner Schwester helfen könnte, 
die so weit weg war.“ 

Eines Tages erzählte Swami ihm ausführlich vom 
Dilemma seiner Familie: „Und für einen Mo-
ment war es wie eine Offenbarung der Allwis-
senheit. Ich stand einfach da, starrte Ihn an und 
fragte mich, wie das möglich sein konnte.“ Den-
noch zweifelte er, selbst nachdem Swami ihm 
Vibhūti als Prasad gegeben hatte, um es seiner 
Schwester zu schicken, und ihm gesagt hatte, 
dass sie in acht Monaten einen Sohn bekom-
men würde. „Ich wollte, dass mein Glaube 
schwarz auf weiß festgehalten wird“, sagte Dr. 
Iyer. Nach acht Monaten bewahrheiteten sich 
Swamis Worte. „Er bewies mir zweifelsfrei, dass 
Er ‚weiß’ und ‚kann’, und das war alles, was ich 
in diesem Moment brauchte.“ 

Der Nachmittag war ausgefüllt mit Workshops, 
einer göttlichen Ansprache und einer Podiums-
diskussion zum Thema „Selbstloser Dienst“, bei 
der selbstloser Dienst als Mittel zur Reinigung 
erörtert wurde. Es folgte eine erhebende karna-
tische (südindische) Musikdarbietung von Frau 

Anuradha Sridhar. Nach dem Abendessen wur-
den die Herzen durch die melodiöse Musik des 
renommierten Sarva Dharma Chors erwärmt, 
der „Die Botschaft von Sai“ präsentierte. 

Tag 3 

Der dritte Tag begann vielversprechend mit ei-
ner göttlichen Ansprache. Swami sagte, wenn 
Menschen die Menschlichkeit in sich selbst 
nicht erkennen können, wie können sie dann die 
Göttlichkeit in sich erkennen? Deshalb, so sagte 
Er, sollte man zuerst die Menschlichkeit erken-
nen. Er sprach über die Bedeutung der richti-
gen Sichtweise, der richtigen Entschlossenheit, 
heiliger Gedanken, göttlicher Gefühle, guten 
Zuhörens und heiligen Lebens. Er sagte, dass 
Sādhana die Beseitigung der Unreinheiten aus 
dem Geist ist und Samyak Samādhi bedeutet, 
Freude und Schmerz mit Gleichmut zu betrach-
ten, was zum Nirvana führt. 

Das Thema des Tages lautete „Reinheit in Ak-
tion in der Führungsarbeit“, und es kam zu einer 
lebhaften und zum Nachdenken anregenden 
Debatte. Sechs Diskussionsteilnehmer disku-
tierten über die Frage: „Welcher Weg ist der ef-
fektivste? Karma (Dienst), Bhakti (Hingabe) oder 
Jñāna (Wissen)?“ Swami sagte, dass jeder Weg 
zum gleichen Ziel führt, man sich jedoch je nach 
spirituellem Hintergrund und Neigung auf ei-
nen Weg konzentrieren oder alle drei Wege in 
sein spirituelles Leben integrieren kann. Die 
Diskussion endete mit dem Konsens, dass alle 
drei Wege gültig und notwendig sind. 

Dann folgte ein weiteres einzigartiges Pro-
gramm mit dem Titel „Reinheit im Unterneh-
mensumfeld“, bei dem eine Gruppe von Füh-
rungskräften aus der Wirtschaft über dieses re-
ale Thema im Zusammenhang mit Spiritualität 
reflektierte. Die Teilnehmer hörten von selbstlo-
sen Führungskräften, der Schaffung eines Um-
felds der Werte, der Treue zur Ausrichtung, 
dem Nichtverkaufen, sondern Inspirieren von 
Kunden, dem Respekt vor der Natur beim Ver-
brauch von Ressourcen, der Anerkennung der 
Vielzahl von Interessengruppen, dem Aufbau 



 31 

von Vertrauen und Zuversicht, der Wahrung von 
Wahrheit und Verantwortlichkeit sowie der Be-
deutung, gute Mentoren zu finden. Die Präg-
nanz und Anwendbarkeit von Swamis Lehren in 
der „realen Welt“ waren offensichtlich und un-
bestreitbar. 

Der Bericht über die Jubiläumsaktivitäten der 
SSSIO, die SAI-100-Initiative, wurde von Dr. Su-
resh Govind, einem Mitglied des Prasanthi-
Councils, in Form eines farbenfrohen und be-
eindruckenden Bildbandes präsentiert, der Bil-
der von unzähligen selbstlosen Hilfsprojekten 
zeigt, die von SSSIO-Mitgliedern auf der gan-
zen Welt durchgeführt werden. 

Am Nachmittag fand ein Workshop mit dem Ti-
tel „Reinheit in der Gesellschaft“ statt. Dr. Go-
vind und Dr. Reddy reflektierten über die innere 
Reise von Führerschaft, Dienst und Hingabe. 
Auf die Frage, inwieweit Führungskräfte Opfer 
bringen sollten, antwortete Dr. Reddy: „Man 
sollte Ihm alles opfern, Körper, Geist, Intellekt 
und Reichtum. Die Menschen sagen, sie geben 
Geld und Zeit, aber dieses Opfer ist nichts im 
Vergleich zu der göttlichen Liebe und Gnade, 
die man vom Herrn erhält.“ 

Auf die Frage, ob er jemals in Bezug auf Swami 
enttäuscht worden sei, erzählte Dr. Reddy, dass 
er eine USA-Tournee für Swami geplant hatte, 
der dem zugestimmt hatte, die jedoch nie zu-
stande kam. Er merkte an, dass man zwar beten 
könne, dies aber nicht bedeute, dass es in un-
serem Zeitrahmen geschehe – es geschehe „in 

Seinem Zeitrahmen!“ Dr. Govind merkte an, 
dass die jüngsten Herausforderungen in der Or-
ganisation, einschließlich der strukturellen Ver-
änderungen im Global Council, die Position des 
Vorsitzenden zu einer wenig beneidenswerten 
gemacht hätten, und fragte: „Wie können Sie 
nachts schlafen?“ Dr. Reddy antwortete: „So-
lange man sich an den Weg der Wahrheit und 
Rechtschaffenheit hält, mag die Welt gegen ei-
nen sein, aber das stört einen nicht, weil man da 
ist, um Gott zu gefallen.“ 

Herr Gutter hielt später eine Abschiedsrede und 
forderte alle Anwesenden auf, das während der 
Konferenz Gelernte weiterzugeben, „damit es 
nicht hier endet. Wir haben die Pflicht und Ver-
antwortung, das Gelernte, all die Freude, die 
wir erlebt haben, und all die Liebe, die wir emp-
funden haben, mit allen Sai-Zentren in allen 
Ländern zu teilen. Dies wird uns helfen, wirksa-
mere Werkzeuge in der göttlichen Mission zu 
werden.“ 

Am Abend gab es eine reizvolle musikalische 
Darbietung und ein Theaterstück, präsentiert 
von den SSE-Kindern. Das Stück mit dem Titel 
„Goldenes Zeitalter: Marschieren im Licht Got-
tes“ war eine humorvolle Darstellung der miss-
lichen Lage des Menschen und des Auswegs 
aus dieser Situation, basierend auf Swamis Leh-
ren. 

Der Tag endete mit einem wunderbaren Thea-
terstück der Jungen Erwachsenen, das den Titel 
„Das Feuer, das das Licht befreite“ trug. 

 



 32 

Feierlichkeiten zum 100. Geburtstag von Baba 

 

Im Anschluss an die Weltkonferenz fanden die 
Feierlichkeiten zum 100. Geburtstag von Baba 
statt. Sie begannen mit einer prächtigen Sänf-
tenprozession für Swami, angeführt von den 
versammelten Devotees. Das Programm be-
gann im Auditorium mit einer göttlichen An-
sprache, in der Swami über die Liebe sprach, 
die Er von Seinen Anhängern erwartet: keine 
Gedanken an materielle Dinge, sondern Ge-
danken an Gott und intensive Sehnsucht. Er 
sprach von den Gopis und von Prahlada aus al-
ter Zeit, die viel Leid ertrugen, weil sie kein Kör-
perbewusstsein hatten, sondern ganz in der 
Liebe zu Gott versunken waren. 

Der Tag war voller Geschichten, in denen die 
Redner persönliche Anekdoten über ihre Be-
gegnungen mit Swami und die Wunder, deren 
Zeugen sie geworden waren, erzählten. Dr. 
Reddy berichtete, wie sein Vater, der bereits 
über 80 Jahre alt war, nach Krampfanfällen ins 
Krankenhaus eingeliefert worden war. „Die 

Ärzte sagten, die Ursache könnte ein Gehirntu-
mor oder ein Schlaganfall sein. Wir alle beteten 
zu Swami, und als die Ergebnisse vorlagen, 
zeigten die Tests, dass sein Vater einen sehr 
niedrigen Natriumspiegel im Blut hatte. Ohne 
dass die Familie davon wusste, hatte er kom-
plett aufgehört, Salz zu essen, was zu diesem 
akuten Vorfall geführt hatte. Nachdem er mit ei-
ner intravenösen Kochsalzlösung behandelt 
worden war, erholte er sich innerhalb von 24 bis 
48 Stunden vollständig. Das war alles Swamis 
Gnade.“ 

Er fuhr fort: „Ein paar Wochen später, als ich 
nach Prasanthi Nilayam ging und Swami meine 
Dankbarkeit dafür ausdrückte, dass Er meinen 
Vater gerettet hatte, sagte Er: „Was hätte ich 
tun sollen? Deine Mutter betete im Puja-Raum 
und hielt sich so stark an Meinen Füßen fest, 
dass Ich keine andere Wahl hatte!“ Dies zeigte 
Swamis Allgegenwart, Allmacht und sofortige 
Reaktion auf aufrichtige Gebete. 



 33 

Frau Aparna Chitturi, Präsidentin der SSSIO – 
Region 2 USA, erzählte eine Geschichte dar-
über, wie sie erkannte, dass „der Swami, den 
ich draußen verehrte, tatsächlich in mir war“. Sie 
erklärte, wie sie, ihre Mutter und ihre Schwester 
einmal an Swamis Geburtstag in einen Tempel 
gegangen waren und mehrere Stunden lang 
Seva geleistet hätten, darunter das Servieren 
des Mittagessens und das Herstellen von Gir-
landen. Gegen 22:30 Uhr an diesem Abend ver-
ließen die Frauen erschöpft den Tempel. Als sie 
zu Hause ankamen, dachte Frau Chitturi: 
„Swami, sieh nur, wie viel wir getan haben, um 
Deinen Geburtstag zu feiern. In einer Stunde ist 
mein Geburtstag. Was wirst Du für mich tun?” 

Am nächsten Morgen ging sie zu einem Com-
puter, um ihre E-Mails zu checken, und auf dem 
Bildschirm erschien auf mysteriöse Weise ein 
Bild von Swami. Das Bild war vorher nicht da 
gewesen. Darunter stand: „Wem viel gegeben 
ist, von dem wird auch viel erwartet.“ In diesem 
Moment wurde ihr klar, dass „Swami jeden ein-
zelnen meiner Gedanken hörte, jede einzelne 
meiner Handlungen beobachtete und jedes 
einzelne Wort, das ich sprach, wahrnahm.“ 

Herr Aravind Balasubramanya, fünf Jahre hin-
durch Swamis persönlicher Fotograf, fragte das 
Publikum, welches Geschenk sie Swami zu Sei-
nem Geburtstag machen könnten, und wies da-
rauf hin, dass Swami gesagt habe, man könne 
Ihm eine Frucht, eine Blume, ein Blatt oder 
Wasser darbringen. Über jedes dieser Ge-
schenke, so Swami, würde Er sich freuen. Herr 
Balasubramanya schlug jedoch vor, dass man 
letztlich die Früchte seiner Handlungen bereit-
willig darbringen könne, als Blume die duftende 
Blume der göttlichen Gefühle in seinem Herzen 
und als Blatt seinen Körper und seine Handlun-
gen, die Swami gefallen, wie angemessene 
Kleidung oder freundliche Worte. Als Wasser-
opfer schlug er vor, dass man seine Tränen der 
Hingabe und Freude darbringen solle. 

Vor dem Mittagessen gab es ein weiteres Kon-
zert von Frau Evelyn Kanepi. Ausgehend von 

ihren veröffentlichten Alben vermittelte Frau 
Kanepis reine, hohe Stimme einen Eindruck von 
Aufrichtigkeit und Hingabe. Jedes Lied schien 
mühelos zu entstehen, berührte subtile innere 
Akkorde und schuf eine gemeinsame Atmo-
sphäre der Ehrfurcht und Stille. Die versammel-
ten Zuhörer waren sichtlich bewegt, viele erleb-
ten Momente stiller Erhabenheit, als die Musik 
die Sprache überwand und zu einem Gebet 
wurde. Es war eine schöne Erinnerung an die 
Kraft der Musik, Herzen in Hingabe zu vereinen. 

Während der Mittagspause wurden die Devo-
tees mit einem seltenen Darshan des Hiranya-
garbha Lingam gesegnet, der während des 
Maha Shivarātri 2004 aus Swami hervorgegan-
gen war. Swami verspricht, dass diejenigen, die 
das Erscheinen dieses Linga miterlebt haben, 
keine Wiedergeburt erleben werden! Dieser 
Lingam wurde 2004 von Swami an Dr. Naren-
dranath Reddy verschenkt, der den heiligen 
Lingam ehrfürchtig zum Altar brachte und ihn 
dort mehrere Stunden lang liegen ließ. So konn-
ten Hunderte von Anhängern eine Atmosphäre 
der Heiligkeit und Gnade erleben. Sie genossen 
den Darshan dieses heiligen Hiranyagarbha 
Linga mit tiefer Dankbarkeit, schätzten die Ge-
legenheit, eng mit Swamis göttlichem Līla ver-
bunden zu sein, und machten diese Erfahrung 
unvergesslich. 

Nach dem Mittagessen sprach Herr Satyajit Sa-
lian, der über ein Jahrzehnt hindurch als Swamis 
persönlicher Begleiter tätig war. Er beschrieb 
ein Ereignis, das „für mich die Beständigkeit 
von Bhagawan in unserem Leben bestätigt 
hat“. Es begann mit einer Vision im Jahr 2012, 
ein Jahr nachdem Swami Seinen Körper verlas-
sen hatte, als Herr Salian einen Traum hatte, in 
dem Swami ihn wiederbelebte oder „auferste-
hen ließ“. 

Er fragte sich, ob Swami ihn vor einem Herzin-
farkt warnen wollte, und später erinnerte er sich 
an eine surreale Begegnung mit Mutter Eas-
waramma im Jahr 2007, in dem Raum, in dem 
Swami ruhte. Er sah sie in subtiler Form 



 34 

erscheinen, und Swami bestätigte diese Erfah-
rung, indem Er Herrn Salian fragte: „Hast du sie 
gesehen? Hast du sie gesehen?“ 

Herr Salian bestätigte, dass er Mutter Eas-
waramma gesehen hatte und das Glück hatte, 
ihren Darshan zu empfangen. Er fuhr fort: 
„Swami sprach darüber, dass sie immer wieder 
zurückkehrte, weil ihre Liebe zu Swami sie an 
Seinen Körper band. Das war ein entscheiden-
der Moment für mich. Wenn ihre Liebe zu 
Swami sie zurückbringen konnte, wie stand es 
dann mit Swamis Liebe zu uns, und was könnte 
Ihn daran hindern, immer wieder zurückzukom-
men?“ 

Am Abend fand die Jhūla-Zeremonie (Schaukel-
zeremonie) statt, begleitet von besonderen mu-
sikalischen Darbietungen, darunter eine des re-
nommierten Künstlers Sri „Mandolin” U. Rajesh. 
Begleitet von zahlreichen Instrumenten zog er 
das Publikum mit seiner bezaubernden Darbie-
tung in seinen Bann. Es gab eine besondere Eh-
rungszeremonie für Dr. Jack Hawley, einen 
langjährigen Devotee Bhagawans und führen-
den Vertreter der Anwendung menschlicher 
Werte in der Geschäftswelt, für seinen jahrzehn-
telangen wertvollen Beitrag zur göttlichen Mis-
sion. 

GÖTTLICHE ERINNERUNGEN 
Der 24. November, der letzte Tag der großen 
Feierlichkeiten im Sai Prema Nilayam, verlief in 
einer Atmosphäre tiefer Hingabe und Besinn-
lichkeit. Das Programm begann mit gefühlvol-
len Andachtsliedern, die einen ruhigen und er-
habenen Ton für die spirituelle Reise erzeugten. 

Es folgte eine Reihe tiefgründiger Vorträge. Le-
onardo Gutter eröffnete die Sitzung mit einem 
fesselnden Bericht über seinen Weg vom Skep-
tizismus zur Hingabe und berichtete von bemer-
kenswerten Erfahrungen und Wundern, die 
Swamis unsichtbare, aber innige Führung über 
Kontinente hinweg offenbarten. Herr Aravind 
Balasubramanya bot tiefe Einblicke in Swamis 
Transformationsprozess und beschrieb auf wun-
derschöne Weise den spirituellen Weg von 
Wundern (Camatkāra) über Verfeinerung (Sams-
kāra) und Dienst (Paropakāra) bis hin zur end-
gültigen Selbstverwirklichung (Sākshātkāra), il-
lustriert durch bewegende persönliche Erfah-
rungen. Die Sitzung endete mit einem Vortrag 
von Herrn Satyajit Salian, der eindrucksvolle Er-
kenntnisse aus erster Hand aus seinen Jahren 
der engen Verbindung mit Bhagawan teilte und 
lebhafte Erfahrungen, göttliche Bestätigungen 
und eine überzeugende Erinnerung an die 
ewige Gegenwart von Sai präsentierte. Zusam-
men brachten die Vorträge die Feierlichkeiten 

zu einem kontemplativen und erhebenden Ab-
schluss. 

Tausende berührte Herzen 

Dieses Erlebnis wird den Konferenzteilnehmern 
noch lange in Erinnerung bleiben, und viele 
drückten ihre Dankbarkeit aus und ihren 
Wunsch, das Gelernte in die Tat umzusetzen. 
Obwohl es als Feier Seines Kommens, Seiner 
Herrlichkeit und Seiner Līlas beschrieben 
wurde, war es doch mehr – es war Balsam für 
die Herzen aller Anwesenden und darüber hin-
aus, die sich nach ihrem Guru und Gott sehnten 
und in Seine Liebe eintauchen wollten. Sai erin-
nerte uns daran, dass Er nirgendwo hingegan-
gen ist. 

Doug Gaum, ehemaliger Präsident der SSSIO – 
Region 2 USA und Koordinator für Umwelt-
pflege der Zone 1, sagte: „Die Konferenz war 
großartig. Als ich am ersten Tag hier war und 
das Gebäude betrat, strömte eine enorme Fülle 
an Liebe und Licht in mich hinein, und ich be-
merkte, dass alle anderen genauso davon be-
rührt waren. Es war wunderschön, und das 
Thema Reinheit motiviert uns, uns zu verbessern 
und uns einfach mit diesem Licht zu füllen, das 
reines Swami-Licht ist, und rein zu werden, nicht 
nur im physischen Sinne, sondern auch mental 
und spirituell.  



 35 

Herr Pinky Garg, seit 1988 Devotee aus Red-
lands, Kalifornien, sagte: „Wir kamen am Tag 
vor Beginn der Konferenz hierher, und ich 
spürte wirklich einen großen Schirm der Liebe. 
Ich fühlte mich wie auf einem anderen Planeten, 
wo es nur Liebe gibt, wo es nur Dienst gibt, wo 
es nur Reinheit gibt, und das rührte mich zu Trä-
nen. Deshalb bete ich zu Swami, dass das, was 
wir auf der Konferenz erlebt haben, sich in der 
Welt durchsetzen möge.“ 

Frau Rajani Kanukollu, Mitglied des Holmdel 
Centers in New Jersey, bemerkte: „Der Aspekt 
des ständigen integrierten Bewusstseins für das 
Selbst in Gedanken, Worten und Taten war ein 
sehr wichtiger Teil dieser Konferenz. Oft den-
ken wir, dass unsere Gedanken rein und gut ge-
nug sind, aber sie müssen wirklich rein und vol-
ler Liebe sein. Ich erinnere mich, dass meine El-
tern immer sagten: ‚Zähle bis 10, bevor du rea-
gierst’, besonders wenn du mit der Situation 
nicht einverstanden bist. Ich denke, das ist ein 
wichtiger Teil der Reinheit.“ 

Frau Veena Sundararaman aus Melbourne, Flo-
rida, erklärte: „Eine starke Bestätigung für mich 
waren Swamis Lehren über Reflexion, Reaktion 
und Resonanz. Ich war mir sehr bewusst, in wel-
chen Bereichen ich Unreinheiten im Verhalten 
anderer Menschen sah, aber ich sah auch mehr 
Unreinheiten als sonst in mir selbst.“ Sie war so 
beeindruckt von den zahlreichen Menschen auf 
der Konferenz, die „liebevoll eine enorme Fülle 
selbstlosen Dienstes leisteten“, dass sie heraus-
finden möchte, wie sie ein besseres Instrument 
für Swamis Mission sein kann. 

Swami hat alles orchestriert. Er erfüllte jedes 
Herz und jeden Geist mit reicher Freude. Er 
überschüttete alle mit Seiner Liebe und Seinem 
Segen und spornte jeden ernsthaften Sucher 
an, noch stärker nach Reinheit zu streben, um 
die Früchte des Sadhana zu ernten, denn Er ist 
in greifbarer Nähe. Er erfüllte jeden Wunsch 
und hinterließ bei allen einen Gedanken: „Folgt 
mir!“ 

Redaktionsteam, mit wertvollen Beiträgen von 
Frau Edith Billups und Herrn Ashok Sakhrani 

 

 
 



 36 

RUHM DER WEIBLICHKEIT 

Swami ist immer bei uns 
ANFANGS WAR MEINE FAMILIE SATHYA SAI 
BABA NICHT VERBUNDEN, aber mein ältester 
Onkel und seine Familie waren begeisterte De-
votees von Swami. Mein Onkel diente in den 
1950er und 1960er Jahren zusammen mit mei-
nem Schwiegervater in der britischen Armee in 
Hongkong, Brunei und Malaysia. Er und seine 
Familie organisierten regelmäßig Sai-Bhajans 
zu Hause. Nach seinem Ausscheiden aus der Ar-
mee ließ er sich in meiner Heimatstadt Dha-
ramshala in Himachal Pradesh, Indien, nieder, 
wo er weiterhin Andachtsversammlungen ab-
hielt. Inspiriert von seinem Glauben beschloss 
meine Mutter, Swamis Bild in unseren Familien-
altar aufzunehmen. Ich erinnere mich noch leb-
haft an das Jahr 1974, als ich 6 Jahre alt war und 
das Glück hatte, Swamis Wunder in unserem 
Haus mitzuerleben. Es war der heilige Tag von 
Maha Shivarātri. Meine Mutter wachte wie üb-
lich um 5 Uhr früh auf, um ihre Morgengebete 
zu sprechen. Sie war überrascht, als sie fest-
stellte, dass das ganze Haus vom süßen Duft 
brennender Räucherstäbchen erfüllt war. Sie 
fragte sich, wer wohl so früh mit dem Beten be-
gonnen hatte, ging zum Altar und sah zu ihrer 
großen Überraschung, dass sich Amritam (heili-
ger Nektar) auf Swamis Foto materialisierte und 
Vibhūti (heilige Asche) in einer Muschel er-
schien, die unter dem Bild stand. 

Die Nachricht von dieser göttlichen Manifesta-
tion verbreitete sich schnell, und viele Men-
schen begannen, unser Haus zu besuchen. 
Meine Mutter verteilte liebevoll das Vibhūti an 
alle Besucher, bis die Muschel leer war. Doch 
zweimal täglich, morgens und abends, füllte sie 
sich wieder mit duftendem Vibhūti. Das ging 
mehrere Wochen lang so weiter. Meine Schwes-
tern begannen dann, donnerstags im Namen 
von Swami zu fasten und hielten regelmäßig 
Sai-Bhajan-Sitzungen zu Hause ab. Während 

der Bhajans opferten wir Swami Früchte und 
Prasādam, und wenn wir Āratī (das rituelle 
Schwenken einer brennenden Lampe) durch-
führten, erschien das heilige Symbol Om auf 
den Früchten! Die Blumen in der ihm darge-
brachten Girlande drehten sich auf der Schnur, 
und die Blumen über Swamis Foto drehten sich 
schnell wie ein Ventilator, obwohl es keinen 
Wind gab. Das waren die wunderbaren Lilas 
von Swami. Für eine 6-Jährige wie mich fühlte 
sich das wie Zauberei an. Aber jetzt verstehe 
ich, dass es Swamis Lila (göttliches Spiel) war, 
das uns zeigte, dass Er wirklich in unserem Haus 
anwesend war. So begann 1974 meine Verbin-
dung zu Swami. 

Mein erster Darshan von Swami 
Mein erster Darshan von Swami erfolgte viele 
Jahre später, im Jahr 2002. Ich musste meine 
Schwiegermutter, meinen Schwiegervater und 
meinen jüngsten Sohn von Kathmandu in Nepal 
nach Puttaparthi bringen, damit meine Schwie-
germutter wegen einer Herzerkrankung unter-
sucht werden konnte. Damals wussten wir noch 
nicht, dass man zuerst Swamis Allgemeines 
Krankenhaus aufsuchen muss, um sich untersu-
chen zu lassen, und dann eine Überweisung an 
Swamis Super-Spezialklinik erhält. 

Das Taxi, das wir gemietet hatten, brachte uns 
direkt zu Swamis Super Specialty Hospital, wo 
uns einige junge Freiwillige am Tor aufhielten 
und sagten, wir könnten ohne Überweisung 
nicht eintreten. Durch Swamis göttliche Gnade 
wies jedoch ein älterer Sevadal sie an, uns her-
einzulassen, da wir den weiten Weg aus Nepal 
gekommen waren. Alle Tests, Untersuchungen 
und Konsultationen wurden noch am selben 
Tag durchgeführt. Als die Herzspezialistin die 
Ergebnisse sah, war sie erstaunt und fragte, wie 
meine Schwiegermutter es geschafft hatte, mit 



 37 

nur 15 % Herzfunktion eine so lange Reise zu 
unternehmen. Sie verschrieb Medikamente und 
riet uns, nach Nepal zurückzukehren, wobei sie 
uns aufgrund ihres Gesundheitszustands davon 
abriet, weitere Reisen zu unternehmen. 

Am nächsten Morgen ging ich allein zum Sup-
rabhātam (Frühgebet). Als ich Swamis Foto sah, 
begannen mir unkontrolliert die Tränen zu flie-
ßen. Dann machte ich mir Sorgen, wie peinlich 
es wäre, wenn mir später während Swamis Dar-
shan dasselbe passieren würde. Aber zu meiner 
Überraschung kam mir an diesem Tag, als 
Swami zum Darshan kam, keine einzige Träne. 
Swami muss meine Sorge erkannt und dafür ge-
sorgt haben, dass ich gefasst blieb. 

Wir blieben noch ein paar Tage und wurden 
mehrmals durch Swamis Darshan gesegnet. Das 
waren die ersten und letzten Darshans meiner 
Schwiegereltern. Meine Schwiegermutter, eine 
pensionierte und hingebungsvolle Lehrerin der 
British Army School, verstarb zwei Jahre später, 
im Jahr 2004, am glückverheißenden Tag von 
Guru Purnima. Rückblickend wird mir klar, dass 
sie trotz ihrer Herzerkrankung nur dank Swamis 
Gnade und Seinem Willen die Reise nach 
Puttaparthi antreten konnte. Er wollte meine 
Schwiegereltern ein letztes Mal mit Seinem 
göttlichen Darshan segnen. 

Swami heilt Schmerzen in meinem 
Körper 
Vor ein paar Jahren, als ich in Brunei war, be-
gann ich unerträgliche Schmerzen in meiner 
rechten Schulter und meinem rechten Bein zu 
verspüren, was es mir schwer machte, auf mei-
ner rechten Seite zu schlafen. Eines Nachts be-
schloss ich, vor dem Schlafengehen Swamis 
Vibhūti auf die betroffenen Stellen aufzutragen, 
aber ich vergaß es, weil ich sehr müde war. In 
dieser Nacht erschien Swami in meinem Traum. 
Ich befand mich in einer Gruppe von Devotees, 
und Swami stand neben mir, Sein Körper be-
rührte sanft meine rechte Seite. Er flüsterte mir 

etwas ins Ohr, aber ich konnte Seine Worte 
nicht verstehen. 

Als ich am nächsten Morgen aufwachte, stellte 
ich fest, dass die Schmerzen auf meiner rechten 
Seite vollständig verschwunden waren. Seitdem 
kann ich ohne Schmerzen oder Beschwerden 
bequem auf meiner rechten Seite schlafen. 
Durch Seine göttliche Berührung hat Swami 
mich geheilt. 

Swamis Segen kann Wunder wirken 
Nach meiner Heirat im Jahr 1989 lebte ich bei 
meinen Schwiegereltern in Kathmandu, wäh-
rend mein Mann, Lehrer an einer Schule der bri-
tischen Armee, zur Arbeit nach Hongkong zu-
rückkehrte. Einige Monate später folgte ich ihm 
dorthin. Mein Mann hatte sich immer eine Toch-
ter gewünscht, aber nachdem 1991 und 1992 
unsere beiden Söhne geboren wurden, begann 
er die Hoffnung zu verlieren. 

Als ich 1994 zum dritten Mal schwanger wurde, 
versicherte mir der Arzt der britischen Armee 
oft, dass es diesmal ein Mädchen werden 
würde, da er wusste, dass dies unser sehnlichs-
ter Wunsch war. Eines Tages besuchte uns eine 
Kollegin und enge Freundin meines Mannes zu 
Hause. Sie brachte ein Taschentuch mit, das 
von Swami gesegnet worden war. Da sie 
wusste, wie sehr wir uns eine Tochter wünsch-
ten, schlug sie vor, mit dem Taschentuch über 
meinen Bauch zu streichen, und sagte: „Swamis 
Segen kann Wunder wirken.“ 

Und tatsächlich geschah es. Im September des-
selben Jahres brachte ich unsere geliebte Toch-
ter zur Welt, unsere größte Freude, sehr zur 
Überraschung des Arztes und des medizini-
schen Personals. Die Krankenschwestern ver-
trauten mir später an, dass der Arzt ihnen im 
Vertrauen gesagt hatte, es würde wieder ein 
Junge werden. Wir waren überwältigt von 
Dankbarkeit und erkannten einmal mehr, dass 
Swami all unsere innersten Wünsche kennt. 
Wahrlich, Sein Segen kann Wunder bewirken. 



 38 

Wenn wir uns Swami hingeben, küm-
mert Er sich um alle Bedürfnisse  
Kürzlich musste ich allein nach Indien reisen, um 
an der Hochzeit meiner Nichte teilzunehmen. 
Ich war etwas besorgt, mein Gepäck heben zu 
müssen, da mir einen Monat zuvor die Gallen-
blase entfernt worden war. Die Ärztin hatte mir 
davon abgeraten, schwere Lasten zu heben, 
versicherte mir jedoch, dass ich reisefähig sei. 

Als ich in Delhi ankam, hatte ich Schwierigkei-
ten, mein Gepäck vom Gepäckband zu heben, 
und in diesem Moment kam mir ein junger 
Mann zu Hilfe und half mir. Dann musste ich 
zum Inlandsflughafen, um meinen Anschluss-
flug nach Dharamshala zu nehmen. Glücklicher-
weise war dieser junge Mann auch auf dem 
Weg dorthin und half mir weiterhin mit meinem 
Gepäck. 

Da unsere jeweiligen Flüge erst am nächsten 
Morgen gingen, durften wir nicht in das Termi-
nal und mussten draußen sitzen bleiben. Als wir 
ins Gespräch kamen, erfuhr ich, dass er Rohan 
Kompella hieß und Schriftsteller war, der schon 
mehrere Bücher veröffentlicht hatte. Er war höf-
lich, herzlich, bescheiden und hatte gute Manie-
ren. Es war offensichtlich, dass seine Eltern ihn 
mit starken Werten und guter Disziplin erzogen 
hatten – etwas, das in der heutigen Welt selten 
zu finden ist. 

Rohan blieb bei mir und leistete mir Gesell-
schaft, um sicherzustellen, dass ich in Sicherheit 
war, bis es Zeit für ihn war, einzuchecken. Er 
schrieb sogar meinem Mann, der in Madrid 
weilte, eine SMS, um ihm zu versichern, dass es 
mir gut ging. Da wurde mir klar, dass nichts 
ohne Swamis göttlichen Willen geschieht und 
dass Rohan wirklich ein Geschenk Gottes war. 
Diese Erfahrung bestätigte meinen Glauben, 
dass Swami sich um alle unsere Bedürfnisse 
kümmert, wenn wir uns Ihm vollständig hinge-
ben. 

Nachdem Rohan um 21 Uhr zum Einchecken 
gegangen war, blieb ich auf einem Sessel vor 

dem Eingang des Terminals sitzen, da mein 
Flug erst um 6:40 Uhr morgens ging und Passa-
giere noch nicht hineingelassen wurden. Die 
Nachtluft war kühl und ruhig, und als ich dort 
allein saß, begann ich das Gewicht meiner Ta-
schen neben mir zu spüren. Ich dachte daran, 
wie viel einfacher es wäre, wenn ich einen Trol-
ley hätte – aber es war keiner in Sicht. Ich fragte 
mich, wie ich um diese Zeit einen finden könnte. 

Gerade als mir dieser Gedanke durch den Kopf 
ging, tauchte ein ausländischer Reisender auf, 
der einen Trolley mit einem großen Kanu darauf 
schob. Als er den Eingang erreichte, passte das 
Kanu nicht durch die Tür. Er hob es ab und 
stellte zu meiner Überraschung den leeren Trol-
ley direkt neben meinen Sitzplatz. Ohne zu zö-
gern, nahm ich ihn und stellte meine Taschen 
darauf, wobei ich ein tiefes Gefühl der Dankbar-
keit verspürte. 

In diesem einfachen, perfekten Moment dankte 
ich Swami still. Ich erkannte erneut, dass Er 
selbst unsere unausgesprochenen Gedanken 
und Wünsche kennt und immer da ist, um uns 
zu helfen, oft auf die unerwartetste Weise. 

All diese Erfahrungen mit Swamis Wundern be-
stätigen nur die Wahrheit, dass Swami immer 
bei uns ist, egal wo wir sind oder was wir tun. 

Jai Sai Ram - Frau Sarita Thapa, Spanien 

Frau Sarita Thapa absolvierte ihre Hochschul-
ausbildung in Dharamshala, Himachal Pradesh, 
Indien. Kurz nach ihrer Heirat im Jahr 1989 zog 
sie nach Kathmandu, Nepal, bevor sie zu ihrem 
Mann nach Hongkong zog. 1995 zogen Sarita 
und ihr Mann nach Brunei, wo ihr Mann stellver-
tretender Schulleiter an der British Army School 
war. Auch Sarita wurde Teil der Schulgemein-
schaft und arbeitete mehrere Jahre als Lernas-
sistentin, bevor sie nach Brunei zog. 

Im März 2023 zogen sie und ihr Mann nach Spa-
nien, wo sie sich im Sri Sathya Sai Center in 
Madrid engagieren. Durch Swamis liebevolle 
Gnade unterstützen Herr und Frau Thapa wei-
terhin mehrere Seva-Projekte in Nepal. 



 39 

VON DEN INTERNATIONALEN SAI JUNGEN ERWACHSENEN 

Sais ideale Junge Erwachsene 
Freude in jedem Herzen 

 

Der „Kids’ Fun Day“ wurde von den Jungen Er-
wachsenen der Sri Sathya Sai Organisation von 
Fidschi als fröhliches Fest mit Spaß, Essen und 
Spielen für Kinder mit besonderen Bedürfnissen 
am 5. Oktober 2025 organisiert. Kinder aus der 
Gospel School for the Deaf (Gospel Schule für 
die Gehörlosen), der Fiji Society for the Blind 
(Fiji Gesellschaft für die Blinden), dem Harland 
Home und WOWs Kids nahmen an der Veran-
staltung teil. 

Der Tag begann mit einem herzlichen Morgen-
tee für die Kinder, gefolgt von einer Reihe span-
nender Aktivitäten wie Malen, Schminken, 
Brettspielen, Fußball, Dosenwerfen, Ballonbla-
sen, Hula-Hoop, Spielen, Singen und Tanzen. 
Lachen und Jubel erfüllten die Luft, als die Kin-
der mit Begeisterung und Freude an jeder Akti-
vität teilnahmen. 

Ein köstliches und reichhaltiges Mittagessen 
wurde serviert, und jedes Kind erhielt ein liebe-
voll zusammengestelltes Goodie-Bag zum 

Mitnehmen. Die Veranstaltung brachte nicht 
nur diese wunderbaren Kinder zusammen, son-
dern bot auch den Sai-Familien eine sinnvolle 
Gelegenheit, sich in liebevollem Dienst zu ver-
einen. Es war ein herzliches Geschenk zu Ehren 
von Swamis 100. Geburtstag. 

Unsere Göttlichkeit erkennen 
Vom 11. bis 14. September 2025 fand ein Sai-
Jugendfestival der Zone 2B (Südamerika) in Ita-
boraí, einer Gemeinde in Rio de Janeiro, Brasi-
lien, statt. Die Veranstaltung fand im Sítio Be-
bele statt, einem ruhigen Ort, umgeben von 
Bäumen und Vögeln, der eine Atmosphäre der 
Harmonie und Ruhe schuf. Das letzte JE-Festi-
val in Zone 2B hatte 2018 in Córdoba, Argenti-
nien, stattgefunden. Daher war dieses Treffen 
eine besondere Gelegenheit für die Sai-Jugend 
der südamerikanischen Länder, wieder mitei-
nander in Kontakt zu treten. 

 

Das Thema des Festivals, „Unsere Göttlichkeit 
erkennen“, lud die Teilnehmer dazu ein, sich ih-
rer angeborenen Göttlichkeit bewusst zu wer-
den und Wege zu erkunden, diese im täglichen 
Leben zum Ausdruck zu bringen. Die Ziele des 
Festivals waren: 

• Die Bedeutung der SSSIO für das spirituelle 
und persönliche Wachstum der Sai Jungen 
Erwachsenen aufzuzeigen. 

• Vorstellung und Erläuterung des Sai JE-Pro-
gramms. 



 40 

• Schaffung von Brüderlichkeit, Schwestern-
schaft und Einheit unter den Sai JE in Süd-
amerika. 

• Schaffung eines angenehmen vertrauens-
würdigen Raums für die JE, um Kontakte zu 
knüpfen, sich auszutauschen und zu lernen. 

Mehr als 70 Teilnehmer aus den zehn Ländern 
der Zone 2B nahmen an dem Festival teil, da-
runter auch die Leiter der Zone 2B. Das Festival 
begann mit einer herzlichen Opfergabe zu Fü-
ßen Swamis, begleitet von einer Flaggenpro-
zession der zehn Länder der Zone 2B. Jeder Tag 
begann mit Omkāram, Suprabhātam, Veda-Ge-
sängen und Bhajans – dies gab einen heiligen 
und erhebenden Ton für alle folgenden Aktivi-
täten vor. 

Zu den Höhepunkten des Programms gehörten 
Agnihotra (eine vedische Feuerzeremonie zur 
Reinigung der Umwelt und des Geistes), Ge-
sprächskreise, ein Kulturfestival, Tanzaufführun-
gen, hingebungsvolles Singen, Spiele, Grup-
pendynamik, Eisbrecher, Studienkreise, Vor-
träge und Yoga-Sitzungen. Es wurden fünf in-
spirierende Vorträge gehalten: Sri Sathya Sai 
JE-Programm, Das Leben ist ein Spiel, Sai-Lea-
dership – Führungskräfte wie Löwen, Sai JE-Pro-
gramm – Eine einzigartige Gelegenheit und 
Menschliche Entwicklung. 

Das Festival endete mit einer gemeinsamen Re-
flexionsrunde, in der die Teilnehmer über Fra-
gen wie „Welche spirituellen Praktiken werdet 
ihr anwenden, um eure innere Göttlichkeit zu er-
kennen?“ nachdachten. Die Abschlusssitzung 
umfasste Reflexionen und Dankesworte von 
Frau Dakny Hoffmeister und Frau Natalia 
Uehara (nationale JE-Koordinatorinnen von Bra-
silien), Herrn Sérgio Espíndola (Vorsitzender der 
Zone 2B), Frau Divina Chandiramani (stellvertre-
tende JE-Koordinatorin der Zone 2B) und Herrn 
Brian Jaramillo (JE-Koordinator der Zone 2B). 
Das Festival bot eine bedeutungsvolle Gele-
genheit, die Sai-JE-Familie der Zone 2B zusam-
menzubringen und alle zu inspirieren, das hei-
lige Sai-JE-Programm weiterzuführen. 

Erfahrungsbericht von Frau Sathya 
Lanzillotti, Chile 
Dieses Jahr habe ich etwas erlebt, was ich mir 
nie hätte vorstellen können: die Teilnahme am 
Sai-Jugendfestival in Brasilien. Es war eine wun-
derschöne Veranstaltung, voller Lernerfahrun-
gen, Verinnerlichung von Werten und innerem 
Frieden. Tag für Tag spürte ich, wie sich meine 
spirituellen Verbindungen vertieften, während 
ich mit allen denselben Weg teilte, der uns zu 
einer Einheit verband. Eines Morgens, während 
wir Bhajans sangen, schloss ich meine Augen 
und sah Swamis lächelndes Gesicht. Erschro-
cken öffnete ich meine Augen, um zu sehen, ob 
andere es auch sehen konnten – aber das konn-
ten sie nicht. Ich schloss meine Augen wieder, 
und Seine Gestalt erschien erneut, so real, als 
würde ich sie mit offenen Augen sehen. Dann 
flüsterte eine innere Stimme: „Wenn du deine 
Augen öffnest, wirst du auch Mich sehen, denn 
Ich bin auch sie. Wir sind alle eins. Wir sind alle 
Gott.“ Mit 24 Jahren kann ich sagen, dass es 
eine der tiefgreifendsten und transformativsten 
Erfahrungen meines Lebens war, Swami zu se-
hen und seine Botschaft wirklich zu verstehen. 

Die Hunde, die uns die Liebe gelehrt 
haben 
Jeden Sonntag versammelt sich eine Gruppe 
engagierter Junger Erwachsener aus Perak, Ma-
laysia, zu einer Mission, die auf Liebe, Mitgefühl 
und Dienst am Nächsten basiert – der wöchent-
lichen Fütterung der Hunde von Papan. Diese 
fortlaufende Initiative findet auf der Mülldepo-
nie von Papan in Ipoh statt und ist eine Zusam-
menarbeit mit der Nichtregierungsorganisation 
Persatuan Prihatin Haiwan Terbiar Ipoh, Perak 
(Papan Souls). Das Ziel dieser edlen Aktivität ist 
es, die Hunderte von heimatlosen und ausge-
setzten Hunden, die in dieser Gegend leben, zu 
füttern, zu versorgen und ihnen Mitgefühl ent-
gegenzubringen. 

Dieser Fütterungsdienst besteht seit fünf Jah-
ren, er wurde 2020 ins Leben gerufen. Was als 



 41 

bescheidene zweiwöchentliche Initiative einiger 
Freiwilliger begann, entwickelte sich schnell zu 
einem regelmäßigen wöchentlichen Dienst, da 
die Zahl der Hunde und der Bedarf an kontinu-
ierlicher Pflege zunahm. Mit der Zeit vertiefte 
sich das Engagement und die Liebe der Freiwil-
ligen und verwandelte diese kleine Initiative in 
eine langjährige Mission der Mitmenschlichkeit 
und Hoffnung. 

 

Jede Woche nehmen zwischen vier und acht 
Junge Erwachsene an diesem selbstlosen 
Dienst teil. Der Tag beginnt mit der Abholung 
von Futter, das von einem dafür zuständigen 
Koch zubereitet wurde. Anschließend begibt 
sich das Team nach Papan, um die Tiere zu füt-
tern. Bei jeder Fütterung werden etwa 350 
Hunde versorgt, die nicht nur Nahrung, sondern 
auch Zuneigung und Aufmerksamkeit von den 
Freiwilligen erhalten. Die Aktivität geht über 
das Füttern hinaus – die Freiwilligen sorgen 
auch für Sauberkeit, um den Tieren eine sichere 
und angenehme Umgebung zu bieten. Kranke 
Tiere werden behandelt, erhalten Medikamente 
und werden mit Sorgfalt und Mitgefühl ge-
pflegt. Leider kommt es manchmal vor, dass 
das Team auf verstorbene Hunde stößt; diese 
Seelen werden mit Liebe und Würde respektvoll 
beerdigt. Wann immer möglich, füttern die Frei-
willigen auch die Affen, die in der Nähe der 
Müllhalde leben, und zeigen so Freundlichkeit 
gegenüber allen Lebewesen, die ihren Weg 
kreuzen. 

Was diesen Dienst wirklich sinnvoll macht, ist 
nicht nur das Füttern, sondern auch die emotio-
nale Bindung, die zu den Tieren entsteht. Trotz 
Vernachlässigung, Not und Verlassenheit 

zeigen die Hunde von Papan gegenüber den 
Freiwilligen grenzenloses Vertrauen und Zunei-
gung. Jede Woche begrüßen sie die Freiwilli-
gen mit wedelnden Schwänzen, sanften Augen 
und Herzen voller Liebe. Diese einfachen, aber 
kraftvollen Interaktionen erinnern das Team an 
die transformative Kraft des Mitgefühls und die 
Reinheit bedingungsloser Liebe. 

Durch diese Erfahrung haben die Freiwilligen 
wertvolle Lektionen gelernt. Von den Hunden 
von Papan haben sie gelernt, was es wirklich be-
deutet, ohne Erwartungen zu lieben und selbst 
angesichts von Leid Freude zu finden. Diese wi-
derstandsfähigen Wesen, einst Opfer menschli-
cher Grausamkeit und Gleichgültigkeit, reagie-
ren weiterhin mit unerschütterlicher Zuneigung 
und Dankbarkeit. Ihre Stärke und Unschuld leh-
ren uns, wie wichtig Empathie, Demut und 
Freundlichkeit sind. 

Reflektionen von der 11. Weltkonfe-
renz und Swamis 100. Geburtstag 
Herr Sriram Sankar, JE-Drama-Hauptrolle 
(USA) 

An Swamis 100. Geburtstag hatte ich das hei-
lige Glück, Swamis Jhūla (Schaukelthron) einige 
Minuten lang sanft anzuschubsen. Diese Szene 
versetzte mich augenblicklich in Erinnerungen 
an Seine physischen Darshans zurück – jene Mo-
mente, in denen Er sanft auf der Schaukel hin 
und her schwang und vor Anmut strahlte. Ich 
hatte schon lange die Hoffnung gehegt, so et-
was einmal erleben zu dürfen, und dieser 
Wunsch erfüllte sich auf höchst unerwartete und 
erleuchtende Weise. 

Zunächst waren ein anderer Bruder und ich vol-
ler Begeisterung, was sich schnell darin äußerte, 
dass wir die Jhūla etwas zu enthusiastisch an-
schubsten. Nach ein paar kräftigen Stößen erin-
nerte uns der Koordinator sanft daran, langsa-
mer und behutsamer zu sein. 

Diese einfache Ermahnung veränderte alles. Ich 
erinnerte mich an eine Technik, die eine Junge 
Erwachsene in ihrem Vortrag vorgestellt hatte, 



 42 

um sich Swami vorzustellen. Als ich mir Bhaga-
wan vorstellte, wie Er auf der Schaukel saß und 
die sanfte, liebevolle Bewegung genoss, verän-
derte sich mein nächster Schwung völlig: Er 
wurde ruhig, achtsam und voller Hingabe. Eine 
stille innere Freude stieg in mir auf und bestä-
tigte mir, dass dies das Opfer war, das Er an-
nahm. In diesem Moment verstand ich eine tie-
fere Wahrheit: Hingabe ist nicht nur Absicht, 
sondern achtsame Präsenz. Jede noch so kleine 
Handlung wird heilig, wenn sie mit Bewusstsein 
und dem Wunsch, Ihm zu gefallen, ausgeführt 
wird. 

Diese Erkenntnis veranlasste mich, über alle Ak-
tivitäten nachzudenken, an denen ich während 
der Konferenz teilgenommen hatte. Mit diesem 
„Jhūla-Moment” als Leitfaden begann ich, je-
des Angebot ehrlicher und dankbarer zu würdi-
gen, und dabei offenbarte Swami mir viele sub-
tile Lektionen für mein inneres Wachstum. 
Danke, lieber Swami, für dieses sanfte Erwa-
chen – dafür, dass du mich gelehrt hast, innezu-
halten, zu visualisieren, nachzudenken und mich 
zu freuen. 

Herr Ritesh Reddy, Co-Leiter des JE-Orga-
nisationsteams (USA) 

Es war für mich eine Ehre, an der umfassenden 
End-to-End-Planung der 11. Weltkonferenz, ins-
besondere der JE-Programme, beteiligt zu sein. 
Die Einblicke hinter die Kulissen gaben mir über 
mehrere Monate hinweg viele Gelegenheiten, 
Swamis Hand bei der Planung Seiner Veranstal-
tung für Seine Devotees zu sehen. Es war der 
100. Geburtstag unseres geliebten Herrn, und 
ein Ereignis dieser Größenordnung weckt 
zwangsläufig unglaubliche Erwartungen. Am 
Tag selbst fühlte ich mich zwar glückselig, aber 
das drängendere Gefühl in mir war: „Dies war 
eine wunderschöne Jubiläumsfeier und ein Zu-
sammenfluss der Liebe der Devotees, aber 
Swamis Mission geht weiter. Was muss unsere 
Rolle in Seiner Mission sein?“ Ich ging mit ei-
nem neuen Gefühl der Energie, den von 

unserem geliebten Herrn vorgezeichneten Weg 
ernsthaft zu beschreiten. 

Frau Anushka Guru, Leiterin und Moderato-
rin der Spielshow (USA) 

Was mir bei der Erstellung der Spielshow be-
sonders auffiel, war die Tiefe jeder Erfahrung, 
über die wir Fragen schrieben. Da ich in den 
USA geboren und aufgewachsen und noch 
recht jung bin, waren viele der Geschichten 
über Babas Leben für mich nur Geschichten, die 
mir erzählt worden waren. Als wir zur Konferenz 
kamen und anfingen, Fragen zu stellen, wurde 
mir schnell klar, dass die Menschen im Raum 
diese Geschichten selbst erlebt und mit eige-
nen Augen gesehen hatten. Was für mich ein 
wichtiger Teil meines Heranwachsens vom Kind 
zum Jugendlichen war, war ein wichtiger Teil ih-
res Lebens und ihrer Geschichten mit Swami! 

Frau Monisha Shivakumar, JE-Teilnehmerin 
(USA) 

Die Teilnahme an der Konferenz mit meinem 
einjährigen Sohn war eine tiefgreifende Erfah-
rung der Liebe. Ich hatte Chaos erwartet und 
mir vorgestellt, die meiste Zeit damit zu verbrin-
gen, Ihm hinterherzulaufen, aber stattdessen 
wurde ich von Swamis Devotees ständig mit 
Gnade überschüttet. Von einem Freiwilligen, 
der meinen Sohn liebevoll unterhielt, damit ich 
an einem Workshop teilnehmen konnte, bis hin 
zu einer freundlichen Seele, die mir einen Stuhl 
vor der Haupthalle anbot, damit ich dem Vor-
trag von Dr. Sunder Iyer zuhören konnte, wäh-
rend mein Sohn in der Nähe spielte, bis hin zu 
einem anderen Teilnehmer – einem Kinderarzt 
–, der sofort zur Hilfe eilte, als mein Sohn stürzte 
und sich verletzte, spürte ich in jedem Moment 
Swamis bedingungslose Liebe, die uns umgab. 

Frau Siya Sharma, Schauspielerin in einem 
Jugendtheaterstück (USA) 

Bhagawan hat eine Art, Seine Gegenwart in den 
unerwartetsten Situationen spürbar zu machen. 
Ein solcher Moment ereignete sich während der 
Vorbereitungen für das Jugendtheaterstück. Als 



 43 

wir uns fertig machten, hatten wir keine Gele-
genheit, alle Details der Kostüme fertigzustel-
len. Dennoch hatten die Schwestern, die mir 
halfen, und ich das Gefühl, dass Swami durch 
uns wirkte, um sicherzustellen, dass die Figur 
des Krishna auf der Bühne wunderschön darge-
stellt wurde. In den letzten Augenblicken vor 
dem Gang hinter die Bühne fügte sich plötzlich 
alles zusammen – ein unbeschreibliches Gefühl, 
das wir jedoch alle schon oft erlebt haben. 

Das Tüpfelchen auf dem i war, dass wir keine 
Girlande finden konnten, aber im letzten Mo-
ment (buchstäblich, als wir hinter der Bühne wa-
ren) hörte eine Tante uns zufällig und reichte mir 
eine Girlande, die gerade vom Shirdi Baba-Idol 
am Sai Prema Nilayam-Altar entfernt worden 
war! Und siehe da, sie passte perfekt und er-
weckte das gesamte Kostüm zum Leben. Wir 
sind Swami auf ewig dankbar, dass er sich um 
alles in unserem Leben kümmert, egal wie klein 
oder groß es auch sein mag. 

Frau Ingrid López, Co-Leiterin des JE-Orga-
nisationsteams (Mexiko)  

Im Vorfeld der Konferenz und der Feier zum Ge-
burtstag von Swami stand ich vor einigen per-
sönlichen Herausforderungen. An einem Punkt 
begann ich sogar, mich zu fragen, ob ich über-
haupt dort sein sollte und ob meine Bemühun-
gen für Swami ausreichten. Dann kam der Tag, 
und ich war dort, in Sai Prema Nilayam, umge-
ben von all diesen unglaublichen Menschen, 
die ich fast ein Jahr lang nur auf dem Bildschirm 
gekannt hatte. Plötzlich fühlte sich alles richtig 
an – die Teile dieses riesigen Puzzles fügten sich 
endlich zusammen.  

Während die Tage fast unbemerkt vergingen, 
begann mein Herz vor Liebe zu schmelzen: 
durch jedes herzliche „Sai Ram“, das ich mit 
meinen Mitmenschen austauschte, jedes auf-
richtige Lächeln und sogar durch die Herausfor-
derungen, die wir gemeinsam bewältigten. Ich 
traf bekannte Gesichter aus der Vergangenheit 
wieder und knüpfte neue Kontakte, von denen 
ich glaube, dass sie für immer Teil meines 

Lebens bleiben werden. Diese Liebe wurde von 
Tag zu Tag tiefer und gipfelte in einer lebhaften 
Erinnerung, als mir während der musikalischen 
Darbietung bei der Geburtstagsfeier eine Träne 
über das Gesicht lief. Es war ehrlich gesagt eine 
echte Überraschung, denn ich werde nicht so 
leicht emotional. Um das zu verstehen, wandte 
ich mich innerlich an Swami: „Das ist nicht nor-
mal; was ist das für ein Gefühl?” Fast sofort kam 
die Antwort klar und deutlich: „Es ist einfach 
Liebe, reine Liebe.” 

Wie Ihr euch vorstellen könnt, war mein Herz in 
diesem Moment übervoll, und ich verspürte ein 
immenses Mitgefühl für mich selbst und alle 
Menschen um mich herum. Da wurde mir klar, 
dass es nicht darauf ankommt, wie viel man tut 
oder wie hart man arbeitet, sondern dass es auf 
die Aufrichtigkeit und Reinheit der Absichten 
ankommt. Ich fragte mich: Tue ich all das aus 
Liebe zu Swami? Hat sich die Mühe, hierher zu 
kommen, gelohnt? Ist dies genau der Ort, an 
dem ich jetzt sein muss? Immer wieder war die 
Antwort ein klares „Ja“. Swami versicherte mir: 
„Ja, mein Kind, ja – wenn du Mich akzeptierst 
und zu Mir kommst, wirst du mich für immer ha-
ben.“ In diesem tiefgründigen Moment spürte 
ich etwas wirklich Einzigartiges und Magisches: 
ein Gefühl der reinen Einheit und Liebe, in dem 
plötzlich alles vollkommen Sinn machte. 

Die Lektion, die ich daraus gelernt habe – und 
die sich noch immer weiterentwickelt – lautet 
also: Fixiere dich nicht auf das, was du tust, son-
dern konzentriere dich stattdessen darauf, wa-
rum du es tust. Diese Veränderung hilft dabei, 
echte Reinheit in jeder Handlung, jedem Ge-
danken und jedem Wort zu kultivieren, wodurch 
es leichter wird, zu erkennen, dass Swami immer 
bei mir ist. 

Frau Vahinie Pillay, Internationale JE-Koor-
dinatorin und Co-Leiterin des Ladies and 
YA-Organisationsteams (Südafrika) 

Man sagt, „Reisen ist besser als Ankommen“, 
und diese Reise war von Anfang an voller 
Gnade. Bevor ich Durban in Südafrika verließ, 



 44 

legte ich das offizielle Programm und die Unter-
lagen in meinem Schrein nieder, und Swami 
versah sie liebevoll mit Vibhūti – seiner göttli-
chen Zusicherung, dass Er jeden Schritt beglei-
ten würde. Während der gesamten Konferenz 
konnten wir erleben, wie Er als wahrer Handeln-
der sanft jedes Detail orchestrierte und Hilfe, 
Ressourcen und Orientierung bot, wann immer 
der Weg ungewiss schien. 

Die Begegnung mit Jungen Erwachsenen und 
Delegierten aus aller Welt war eine berei-
chernde Erfahrung. Die Liebe, Herzlichkeit und 
Hingabe der Sevadals (Freiwilligen) sowie die 
freudigen Gesichter aller Teilnehmer schufen 
eine unvergessliche Atmosphäre. Besonders in-
spiriert haben mich die Jungen Erwachsenen, 
die weite Strecken zurückgelegt hatten, um teil-
zunehmen – einige sogar 50 Stunden mit dem 
Zug. Über die SAI100 hinaus hat uns unsere ge-
meinsame Zeit motiviert, mit Liebe, Kraft und 
Begeisterung weiterzumachen und zu dienen. 

Diese Konferenz hat mich an die heilige Kraft 
der reinen Liebe, des selbstlosen Dienens und 
der völligen Hingabe erinnert. Wenn wir Swami 
alles anbieten, löst Er es zu unserem höchsten 
Wohl. 

Herr Anubhav Verma, JE-Teilnehmer (USA) 

Seit ich mich erinnern kann, habe ich eine tiefe 
Sehnsucht und Neugierde darüber, wer ich bin, 
warum ich hier bin, und was das Leben wirklich 
bedeutet. 

In nur drei transformativen Tagen auf der Kon-
ferenz verwandelte sich dieses lebenslange Hin-
terfragen in Klarheit und Einsicht. Die Reise be-
gann mit Dr. Sunder Iyers Interpretation von 
Nirvana Shatakam – genau zum richtigen Zeit-
punkt – gefolgt vom Bhajan „Remind Me, My 
Lord, Who I Am”, der etwas so Tiefes in mir be-
wegte, dass ich die Tränen, die mir über das 
Gesicht liefen, weder aufhalten noch erklären 
konnte. 

Mein Herz empfand eine geheimnisvolle und 
doch vertraute Emotion göttlicher Glückselig-

keit, die die Stille in mir verwandelte. Allmählich 
begann ich, die Göttlichkeit nicht nur in mir 
selbst, sondern auch in allen Menschen um 
mich herum zu erkennen. Ich verstand, dass der 
Sinn des Lebens einfach und doch tiefgründig 
ist: jede Handlung mit völliger Aufrichtigkeit 
und Hingabe auszuführen, ohne an den Ergeb-
nissen festzuhalten. Geben, sich kümmern, auf-
richten: Das sind die Handlungen, durch die wir 
die materielle Welt transzendieren und entde-
cken, dass es im Kern des Lebens um Liebe 
geht. Liebe ist der Klebstoff, der den gesamten 
Kosmos zusammenhält, und vielleicht ist sie das 
fehlende Glied in unserem aktuellen wissen-
schaftlichen Modell des Lebens. 

Dr. Madhuri Manohar, Co-Leiterin des JE-
Organisations-Teams (Oman) 

Eine Sache, die mir auf der Konferenz beson-
ders auffiel, war die Art und Weise, wie Liebe 
jeden Flur und jeden Winkel des Raumes zu 
durchströmen schien. Eine Begegnung ist mir 
besonders im Gedächtnis geblieben – eine Frau 
aus Aserbaidschan. Wir sprachen nicht dieselbe 
Sprache, doch vom ersten Tag an fühlten wir 
uns irgendwie zueinander hingezogen. Wäh-
rend der gesamten Konferenz trafen wir uns im-
mer wieder. Sie sprach mit mir in ihrer Sprache, 
ich antwortete auf Englisch, und jeder Aus-
tausch endete mit einer herzlichen Umarmung. 
Bis heute kennt nur Swami den wahren Inhalt 
unserer „Gespräche” und weiß, ob sie über-
haupt einen Sinn ergaben. Aber bei jeder Be-
gegnung spürte ich so viel echte Liebe von ihr, 
dass die Sprache einfach keine Rolle spielte. 

Sai Prema Nilayam machte seinem Namen alle 
Ehre – es war wahrhaftig eine Stätte der Liebe. 
Wir alle waren auf der Konferenz, um etwas 
über „Reinheit ist Erleuchtung“ zu lernen, aber 
meine tiefste Lektion über Reinheit erhielt ich 
durch die Erfahrung der reinen, bedingungslo-
sen Liebe, die von allen Anwesenden ausging. 
Swamis Worte „Es gibt nur eine Sprache, die 
Sprache des Herzens“ waren nicht nur wahr – 
sie waren in jedem Augenblick lebendig. 



 45 

Frau Anvitha Marlapati, JE-Teilnehmerin 
(USA) 

Umgeben von Hunderten von Devotees, die 
sich im Dienst vereint hatten, wurde mir be-
wusst, wie viel bedeutungsvolle Veränderung 
wir bewirken können, wenn wir uns für ein ge-
meinsames Ziel zusammenschließen. Die kol-
lektive Energie so vieler Herzen erinnerte mich 
daran, dass Transformation durch Einheit 

entsteht. Von Workshops, die uns ermutigten, 
neue Wege zur Verbesserung der Gesellschaft 
zu entwickeln, bis hin zu den inspirierenden Dar-
bietungen der SSE-Kinder und JE bestätigte je-
der Moment die Kraft des gemeinsamen Han-
delns. Ich spürte Swamis Führung tief in mir und 
erkannte, was möglich wird, wenn Liebe durch 
eine vereinte Gemeinschaft fließt. Diese Erfah-
rung war wirklich ein Segen. Mögen wir Seine 
Botschaft mit Einheit und Liebe weitertragen. 

 

SAI SPIRITUELLE ERZIEHUNG 

In Demut dienen 

 

Ich habe das Glück, in eine Familie von Devo-
tees von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba hinein-
geboren worden zu sein. Von klein auf wurde 
ich mit Babas Lehren vertraut gemacht, und 
meine Mutter fuhr meine Schwester und mich 
jeden Sonntag eine Stunde lang zum Sri Sathya 
Sai Center in Glendale, wo wir den SSE-Unter-
richt besuchten. Ich fühlte mich friedlich, wenn 
ich dort saß und von ganzem Herzen Bhajans 
sang. Durch das Singen konnte ich meine Hin-
gabe zu Baba zum Ausdruck bringen, und ich 
erkannte auch, dass ich ein natürliches Talent 
und eine Leidenschaft für das Singen habe. 

Als ich aufwuchs, hatte ich immer das Gefühl, 
dass etwas in meinem Leben fehlte. Mein Vater 
hatte in Indien die Sri Sathya Sai Primary School 
und die Sri Sathya Sai Higher Secondary School 
besucht. Eines Tages fragte er meine Schwester 
und mich, ob wir ein paar Jahre lang dasselbe 
Internat besuchen wollten. Zuerst konnte ich 

nicht verstehen, dass dies einen Umzug ans an-
dere Ende der Welt bedeutete, weil ich noch so 
jung war. Da ich Swami sehr zugetan war und 
die Familie meines Vaters in Prasanthi Nilayam 
lebte, hatte ich nicht das Gefühl, dass ich allein 
sein würde. Ich empfand es als Chance, Swami 
näher zu kommen und das Leben auf eine an-
dere Art zu erleben. Als wir uns näher mit der 
Möglichkeit befassten, an der Sri Sathya Sai Pri-
mary School zu lernen, wurde klar, dass wir die-
ses neue Kapitel in unserem Leben unbedingt 
beginnen wollten. 

 

Bald darauf bestieg unsere Familie das Flug-
zeug nach Indien, und wir kamen in Puttaparthi 
an. Wir waren etwas nervös, da wir eine Aufnah-
meprüfung ablegen und mit dem Schulleiter 
darüber sprechen mussten, warum wir das Inter-
nat besuchen wollten. Ich hatte immer wieder 
geprobt, was ich sagen wollte, aber als ich in 
der Schule ankam, war ich überraschenderweise 



 46 

ganz entspannt. Ich erklärte dem Schulleiter, 
wie ich mich fühlte und dass ich eine tiefere Ver-
bindung zu Swami aufbauen wollte und dass 
diese Schule zu meiner Identität passen würde. 

 

Nachdem ich die Aufnahmeprüfung absolviert 
hatte, war ich zuversichtlich und betete im 
Mandir in Prasanthi Nilayam, bevor die Ergeb-
nisse bekannt gegeben wurden. Nach einer 
Woche erhielten wir die Nachricht, dass meine 
Schwester und ich erfolgreich in die Schule auf-
genommen worden waren. Ich gewöhnte mich 
recht schnell an die neue Schule, und der Ta-
gesablauf wurde mir zur Gewohnheit. Früh auf-
stehen und das Suprabhātam singen, dann früh-
stücken oder Sport treiben, zum Unterricht ge-
hen, zu Mittag essen, dann Bhajans singen, ge-
folgt von Darshan oder Freizeit – all das war neu 
für mich, aber ich habe jeden Moment genos-
sen. Swami wurde mein bester Freund, und ich 
fühlte mich hier zu Hause. 

Zwei Jahre vergingen, und wir beschlossen, in 
die Vereinigten Staaten zurückzukehren, um 
hier unsere Ausbildung fortzusetzen. Als ich zur 
SSE in Glendale zurückkehrte, spürte ich die-
selbe Präsenz von Swami wie in Prasanthi Nil-
ayam. Nachdem ich mich wieder in die Schule 
und meine außerschulischen Aktivitäten in den 
USA eingewöhnt hatte, trat ich den Mädchen-
Pfadfindern von Amerika bei, wo ich spürte, 
dass die Lehren von Sathya Sai Baba mit einigen 
der Prinzipien der Pfadfinderbewegung über-
einstimmten. Sathya Sai Babas Lehren betonen 
die menschlichen Werte Wahrheit, Rechtes 
Handeln, Friede, Liebe und Gewaltlosigkeit, die 
mit dem Fokus der Pfadfinder auf Charakterbil-
dung, Pflicht gegenüber anderen und 

persönlicher Entwicklung im Einklang stehen. 
Beide befürworten den Dienst an der Gesell-
schaft, moralische Integrität und Selbstdisziplin 
als Schlüsselprinzipien, um verantwortungsbe-
wusste und mitfühlende Menschen zu werden. 
Im Laufe meiner Zeit bei den Pfadfindern und 
der SSE stieg ich in meinem Pfadfinderrang auf 
und bereitete mich bald darauf vor, mein Adler-
Pfadfinder Projekt zu starten. Dabei handelt es 
sich um ein Führungsdienstprojekt, das ein 
Pfadfinder plant, entwickelt und durchführt, um 
einer Gemeinschaftsorganisation zu helfen und 
dabei seine Fähigkeit zu demonstrieren, eine 
bedeutende Initiative zu organisieren, zu leiten 
und abzuschließen. Als ich anfing, Ideen zu 
sammeln, wusste ich, dass ich einer Organisa-
tion etwas zurückgeben wollte, die mein Leben 
tiefgreifend beeinflusst hatte, und für mich war 
diese Organisation die von Sri Sathya Sai Baba. 

Zu dieser Zeit waren meine Familie und ich bei 
einer Veranstaltung im Sai Prema Nilayam in Ri-
verside, Kalifornien. Da es neu gebaut war, fiel 
mir auf, dass ein paar Dinge fehlten. Als ich das 
Gebäude betreten wollte, bemerkte ich, dass es 
kein Schuhregal gab, um die Schuhe der Devo-
tees aufzubewahren. In diesem Moment wurde 
mir klar, dass dies das perfekte Projekt für mich 
wäre. Ich begann damit, ein Stück Papier aus 
dem Auto meiner Mutter zu nehmen und einen 
ersten Entwurf für das zu skizzieren, was ich 
bauen könnte. Nachdem ich an diesem Tag 
nach Hause zurückgekehrt war, kontaktierte ich 
einige Erwachsene in Sai Prema Nilayam, um zu 
erfahren, ob dieses Projekt sinnvoll und zulässig 
wäre. Bald darauf erhielt ich die Zustimmung 
sowohl des Sai Prema Nilayam-Komitees als 
auch meiner Pfadfinderleiter, nachdem ich ei-
nen detaillierten Vorschlag eingereicht hatte, in 
dem ich darlegte, was für den Bau von vier 
Schuhregalen aus Holz erforderlich wäre. 

Als der Prozess begann, betete ich zu Swami um 
Führung und Kraft, da ich wusste, dass dieses 
Projekt mehr war als nur die Erfüllung einer An-
forderung; es ging darum, einem Ort etwas zu-
rückzugeben, der für meine Familie und mich 



 47 

von Bedeutung war. Mit Seinem Segen organi-
sierte ich ein Team von Freiwilligen, sammelte 
Materialien und begann mit dem Bau der 
Schuhregale. Schritt für Schritt verwandelte sich 
das, was als einfache Skizze begann, in die Ver-
wirklichung meiner Vision. Mit der Unterstüt-
zung meiner Familie, meiner Freunde und der 
Gemeinde haben wir das Projekt erfolgreich ab-
geschlossen und vier robuste und wunderschön 
gearbeitete Schuhregale geschaffen, die nun im 
Sai Prema Nilayam stehen und den Gläubigen 
noch viele Jahre dienen werden. Dieses Projekt 
hat mir nicht nur wertvolle Fähigkeiten in den 
Bereichen Planung, Führung und Teamarbeit 
vermittelt, sondern mir auch wieder bewusst 
gemacht, wie wichtig es ist, denen etwas zu-
rückzugeben, die mein Leben auf bedeutungs-
volle Weise geprägt haben. 

Während ich dieses neue Kapitel meines Le-
bens an der Universität beginne, sind die Leh-
ren von Sathya Sai Baba weiterhin mein Leit-
stern, der mich daran erinnert, mit Liebe zu füh-
ren, mit Demut zu dienen und mich darum zu 
bemühen, einen positiven Einfluss auf andere 
auszuüben. Meine Zeit bei SSE und den 

Pfadfindern hat meinen Charakter geprägt und 
mir die Werte des Dienens, der Disziplin und 
der Dankbarkeit vermittelt. Ich bin unendlich 
dankbar für die Möglichkeit, meine Hingabe 
zum Ausdruck zu bringen und einer Gemein-
schaft etwas zurückzugeben, die mich tief ge-
prägt hat. Ganz gleich, wohin mich das Leben 
führt, ich weiß, dass Swamis Gegenwart und 
Seine Lehren immer bei mir sein werden und 
mich dazu inspirieren, das Beste aus mir zu ma-
chen und weiterhin selbstlos zu dienen, wo im-
mer ich auch hingehe. 

Ms. Akshara Adusumalli, USA 

Frau Akshara Adusumalli wurde in eine Familie 
hineingeboren, die sich Bhagawan Sri Sathya 
Sai Baba verschrieben hat. Sie lebt derzeit in Ka-
lifornien und studiert an der University of Cali-
fornia in Riverside. Akshara besuchte die Sai 
Spiritual Education (SSE) in Südkalifornien und 
lernte zwei Jahre lang an der Sri Sathya Sai Pri-
mary School in Puttaparthi. Sie hat aktiv an vie-
len Pilgerreisen der SSSIO USA nach Indien mit 
der SSE-Gruppe aus dem Glendale Sri Sathya 
Sai Center teilgenommen.

 

 



 48 

SSSIO ONLINE 

Veranstaltungen und Websites 
Die SSSIO hat Online-Veranstaltungen durchgeführt, um Swamis Liebe, seine Botschaft und sein Werk 
mit allen Menschen auf der ganzen Welt zu teilen. Hunderttausende von Menschen wurden durch diese 
Veranstaltungen erreicht, die auf der Seite www.sathyasai.org/live übertragen wurden. Bitte besucht www.sathy-

asai.org/events/worldwide für weitere Details zu den geplanten Veranstaltungen, einschließlich Zeitangaben. 

7.-8. Februar 2026; Samstag-Sonntag; Akhanda Gāyatrī 

15. Februar 2026; Sonntag; Mahāshivarātri 

18.-19. April 2026; Samstag-Sonntag; Akhanda Gāyatrī 

24. April 2026; Freitag; Ārādhana Mahotsavam 

Bleibt auf dem Laufenden über Neuigkeiten und Aktivitäten der SSSIO, indem ihr die SSSIO Websites 
besucht und die verschiedenen Kommunikationskanäle nutzt oder abonniert. 

Websites 
https://www.sathyasai.org 

https://saiuniverse.sathyasai.org 

http://sathyasaihumanitarianrelief.org/updates/ 

https://www.sathyasai.org/ya 

https://www.sathyasai.org/education 

https://www.sathyasai.org/healthy-living 

Medien 

 https://facebook.com/sathyasai.org/ 

 https://instagram.com/sathyasaiorg/ 

 https://twitter.com/sathyasai_org/  

 https://t.me/sathyasai 

Das Samkrānti-Fest sollte als der Tag betrachtet werden, an dem der Mensch seinen Blick auf 
Gott richtet. Das Leben des Menschen kann mit einem Zuckerrohrstängel verglichen werden. 
Wie das Zuckerrohr, das hart ist und viele Knoten hat, ist das Leben voller Schwierigkeiten. 

Aber diese Schwierigkeiten müssen überwunden werden, um die Glückseligkeit des Göttlichen 
zu genießen, so wie das Zuckerrohr zerkleinert und sein Saft in Jaggery umgewandelt werden 
muss, um die dauerhafte Süße von Jaggery zu genießen. Dauerhafte Glückseligkeit kann nur 

durch die Überwindung von Prüfungen und Schwierigkeiten erreicht werden. Gold kann nicht zu 
einem attraktiven Juwel verarbeitet werden, ohne dass es vorher in einem Schmelztiegel ge-
schmolzen und in die gewünschte Form geschlagen wird. Wenn Ich die Devotees als Bangaru 
(Goldene) anspreche, betrachte ich euch als kostbare Wesen. Aber nur wenn ihr die Wechsel-

fälle des Lebens mit Geduld durchlebt, könnt ihr zu attraktiven Juwelen werden. 

Sri Sathya Sai Baba, 15. Januar 1992 

 

 

LIEBE ALLE - DIENE ALLEN HILF IMMER - VERLETZE NIE 


