
 

 

ERFAHRUNGEN UND BEGEGNUNGEN MIT 
SATHYA SAI BABA 

 

 
Inhaltsverzeichnis Dezember 2025 

 

 Seite 

Der stille Zyklon, Interview, Sai Briefe 135 2 

Vom Geben, Eva Linz, Sai Briefe 129 8 

Die größte Macht Gottes ergibt sich nur der Hingabe, 

Aravind Balasubramanya 

12 

 

Hinweis: Ein Klick auf das Thema oder die Seitenzahl führt direkt zu dem jeweiligen Artikel. 

Wie haben Euch die Artikel gefallen? Rückmeldungen hierzu sind herzlich willkommen. Sendet einfach eine E-

Mail an sdh@sathya-sai.de und denkt daran, Euren Namen und Euer Land zu erwähnen. 

  

mailto:sdh@sathya-sai.de


2 

 

 
Zurück zum Inhaltsverzeichnis 

 

Der stille Zyklon 
Interview 

 

Dieses Interview eines New Yorkers bei Bhagavan Sri Sathya Sai Baba wurde ursprünglich Mitte der 

siebziger Jahre vom „Sathya Sai Baba Centre Los Angeles“ veröffentlicht. Es ist auch in dem bei „Sai 

Tower Publishing“ erschienen Buch „One Soul‘s Journey“ von Leni Matlin zu finden. 

 

Devotee 

Swami, die Welt ist sehr grausam für mich. 

Baba 

Das ist ihre Natur. Der Zweck der Welt ist Enttäuschung; sie soll Not erzeugen. Wenn die Not groß 

genug ist, sucht der Mensch Erfüllung ... 

Devotee 

... und versagt ... 

Baba 

... wenn er Erfüllung im Außen sucht! In seinem Innern kann er sie finden. Das Innere ist immer 

zugänglich; es ist immer zuverlässig. Schmerz gibt es nur so lange, wie die Bindung an äußere Formen 

anhält. Die endgültige Befreiung vom Schmerz kann nur durch die Aufgabe des Egos kommen, durch 

die Neutralisierung dessen, was auf so etwas wie Freude reagiert und dessen Erinnerung und 

Beschaffenheit einem hilft, sich an die Dualität von Freude und Leid zu erinnern. 

Devotee 

Aber die Welt ... Swami? 

Baba 

Die Welt ist Schmerz. Erwarte außer diesem nichts Anderes von der Welt. Es ist Mein Wille, dass deine 

gesamte bedingte Existenz aus Schmerz besteht – um dich an Mich zu ziehen. 



3 

 

 
Zurück zum Inhaltsverzeichnis 

 

Devotee 

Ich kann also bestenfalls nur hoffen, das zu verwirklichen. 

Baba 

Gott fragt weder nach Hoffnung noch nach Hoffnungslosigkeit. Diese sind relativ. Das universelle 

Wesen ist jenseits von Hoffnung und Verzweiflung, von Gewissheit und Zweifel. Es kennt kein 

Verweilen in Entscheidungen. Es ist immer fließend – in alle Richtungen und in keine Richtung. 

Devotee 

Was soll dann meine Richtung sein? 

Baba 

Erledige die Arbeit vom heutigen Tag heute und die Arbeit von morgen am morgigen Tag. Nur ein Tag 

auf einmal, jeder Tag für sich, jeder Augenblick für sich – ohne Vergangenheit, ohne Erinnerung, ohne 

Entscheidungen. 

Devotee 

Entscheidungen? 

Baba 

Ja, Entscheidungen binden, sie bedrücken den Mind. Das neugeborene Baby ist nicht durch 

Entscheidungen eingeschränkt. Alle Entscheidungen versklaven. Die meisten Menschen sind Sklaven 

ihrer Entscheidungen. 

Devotee 

Heißt das, ich soll meine Konzentrationsübungen sein lassen? 

Baba 

Die Devotee, die dich beunruhigt, ist die der Beständigkeit. Du versuchst, deine Gedanken und deine 

Aufmerksamkeit auf ein Wort und dann auf eine Form auszurichten. Nun hast Du aber entdeckt, dass 

nichts von Dauer ist – alles muss sich verändern. Ich aber sage dir: Gewahrsein kann beständig sein – 

sogar wenn die Form verschwindet; sogar wenn das Wort wegschmilzt. 

Devotee 

Ich finde es schwierig, die Aufmerksamkeit bei Form oder Wort zu halten. 

Baba 

Wenn du zu meditieren versuchst, dann bringt der bloße Versuch den Konflikt zwischen Erfolg und 

Scheitern in die Meditation hinein. Du sagst dir, es ist gut, über dieses zu meditieren und nicht über 

jenes, oder über das zu meditieren ist falsch und dumm. Praktiziere Wahl-Losigkeit. Kein Ziel, keine 

bestimmte Absicht. Sei du selbst. Wähle keine bestimmte Form, denn alle sind gleichsam Er. Wähle 

kein bestimmtes Wort und keinen besonderen Klang, denn alle sind Sein. 

Devotee 

Ich bin oft zwischen widersprüchlichen Meinungen hin- und hergerissen. 

Baba 

Widersprüche sind unvermeidbar. So ist die wahre Natur der Welt und des Mind. Du aber kannst 

wählen: entweder, von den Widersprüchen endlos hin- und hergeworfen zu werden – oder im stillen 



4 

 

 
Zurück zum Inhaltsverzeichnis 

 

Zentrum des Zyklons zu bleiben. Das ist das Problem aller Probleme: das Problem, am Rand oder in der 

Mitte zu sein. 

Devotee 

Das Umgebende oder die Mitte? Die Felge oder die Nabe? 

Baba 

Ja. Die Nabe ist ruhig, beständig, unbewegt. Aber der Mind wird von den Speichen, diesen auf Objekte 

ausgerichteten Wünschen angezogen und so wird er über Matsch und Stein, über Sand und Dornen 

gerollt. Der Mind will nicht glauben, dass er vom Zentrum Glückseligkeit bekommen kann, anstatt vom 

Drumherum – ohne die anstrengende Reise über holpriges Gelände. 

Devotee 

Bedeutet das letztlich die Eroberung des Mind? 

Baba 

Lerne, alle Konflikte, die der Mind spinnt, sich selbst ausspielen zu lassen und streiche so einen nach 

dem anderen wie es die Yadavas in der letzten Schlacht machten. Sei Zeuge der Katastrophe. Die 

höchste Lösung eines Konfliktes ist nicht eine Entscheidung oder gar eine Auswahl zu treffen, sondern 

nur sein zu lassen. Traue dich, ohne Beschluss zu sein. Sieh das endlose Dilemma des Mind als 

Göttliches Spiel (leela), als Seinen Zeitvertreib (divine sports) an, als die natürliche Funktion dieses 

Bündels von Wünschen, welches „Mind“ genannt wird. Vertraue nicht auf den Mind, eigne dir nicht 

seine Erklärungen und sein Verlangen an. Das ist es, was Swami Abhedananda zu tun rät. Beobachte 

den Mind mit Abstand, lasse dich nicht in sein Durcheinander und in seine Wechsel verwickeln. Dann 

wird alles unbedeutend ... wenn alles in die Bedeutungslosigkeit zurücktritt, dann bist du in der Nabe, 

in Gleich-Gültigkeit. 

Devotee 

Bist Du Nabe, Speichen und Felge? 

Baba 

Beschäftige dich nicht damit, wer Ich bin. Beschäftige dich damit, wer du bist und wie du immer im 

Bewusstsein dieser Wahrheit sein kannst. Sei nicht der willige Gefangene der endlosen Kriegslisten des 

Mind. Halte Abstand zu allem, was dich in seine Nähe zieht. Ich werde dich führen, wenn du Mir 

vertraust. Die Wechselfälle der Welt werden dir nicht das Glücklichsein bringen, denn der Mind, der 

die Abwechslung genießt, ist immer nur ein kurzes Aufleuchten vor deinem Blick, das durch morastige 

Wildnis huscht. Ich beurteile dich nicht nach etwas, was tatsächlich niemals deins ist. Deine 

Unvollkommenheit ist für Mich kein Hindernis. 

Devotee 

Ich gestehe, dass ich nicht immer die Verhaltensregeln (code of conduct) eingehalten habe. 

Baba 

Der Mind wünscht Regeln, aber wenn du Regeln erhalten hast, dann stellst du fest, dass du sie nicht 

einhalten kannst. Regeln erzeugen Starrheit, Gewalt. Sie erblühen nicht aus Liebe und verbreiten keine 

Liebe. Es gibt immer einen Weg, eine Sache ohne den Druck einer Regel zu erledigen. Sieh, wie Mich 

deine Ruhelosigkeit unbeeindruckt lässt. Indem Ich das lebe, gewähre Ich dir, eine Lektion zu lernen. 

Devotee 

Ich bin ruhelos, Baba, seit ich mich nach Ruhe sehne und sie nicht bekomme. 



5 

 

 
Zurück zum Inhaltsverzeichnis 

 

Baba 

Es ist deine Reaktion auf die Ruhelosigkeit, die schlecht ist, nicht die Ruhelosigkeit selbst ist schlecht. 

Ruhelosigkeit ist nur das Aufsteigen und Niedergehen einer Woge in dem Ozean, der du selbst bist. 

Nichts ist von Wichtigkeit, solange die Tiefen sicher sind. Erfolg ist nicht wichtig; Versagen bedeutet 

nichts. Der Strom der Ewigkeit fließt immer in den Ozean des Höchsten Willens. 

Devotee 

Wie lange muss ich noch von diesem Willen getrennt sein? 

Baba 

Du bist Teil dieses Willens. Das ist es, warum dich der Hunger quält, ihn zu suchen, in ihm aufzugehen 

und dabei Erfüllung und Glückseligkeit zu finden. Durch Ausrichtung auf die Welt haben ungezählte 

Generationen – einschließlich deiner eigenen – versucht, dort Trost und Nahrung zu finden; aber der 

Hunger nagt weiter. 

Devotee 

Was ist dann die richtige Reaktion auf die Attraktionen der Welt? 

Baba 

Lass sie gehen. Hänge dich nicht daran. Sei ruhig. Richte dich in der Heimatlosigkeit des Geistes ein; 

physische Heimatlosigkeit wird den Sieg nicht erringen. Es gibt viele Sadhus, die weiterhin in der Spirale 

von Gier, Neid, Stolz und Machtkampf gefangen sind. Sie sind nicht aus ihrem Heim entkommen; sie 

haben Gefängnisse um sich selbst errichtet. Ich verordne die „Heimatlosigkeit des Geistes“, einen 

Mind, der nirgendwo zu Hause ist ... 

Devotee 

... und überall herumwandert? 

Baba 

Schließe gar nichts aus. Sei der Zeuge von allem. Das Ausgeschlossene kann nicht durchhalten. Gott ist 

alles. Deine Unruhe kommt von Ausschlüssen, von dem Druck, den das Ausgeschlossene auf den 

Bereich ausübt, aus dem es ausgeschlossen wurde. Alles ist Gott; wie kannst du Gott aus Seinem Reich 

drängen? 

Der Mind folgert, dass der Grund für die Unruhe in den jeweils aktuellen Begleitumständen liegt. Das 

ist nicht der wirkliche Grund. Du begrenzt Gott durch deine Vermutungen, daraus die Ruhelosigkeit: 

Weil auch du göttlich bist und diese, deine Wirklichkeit, gegen die Begrenzung protestiert. 

Devotee 

Baba, manchmal fühle ich mich so traurig, weil ich so fremd bin, weil ich so anders bin in meinen 

Gewohnheiten als der Rest derer, die um Hilfe zu Dir kommen. 

Baba 

Wenn dein Weg völlig anders ist, als der der anderen um dich herum, dann glaube daran, dass das 

Mein Wille für dich ist. Jeder Weg ist Mein Weg und Wege, die indirekt erscheinen, können für einige 

Gottsuchenden die direktesten sein. Für Mich gibt es keine unmöglichen Fälle oder unkorrigierbaren 

Fälle. Praktiziere ab jetzt Wahllosigkeit. Wahllosigkeit ist beständige Zufriedenheit. 

Devotee 

Dieser Reiz, Tee zu trinken, bedrückt mich. 



6 

 

 
Zurück zum Inhaltsverzeichnis 

 

Baba 

Denen, die Tee trinken, ist der Himmel nicht verschlossen. Eine rajasische (leidenschaftliche) Person 

wird hyperaktiv durch Tee; für einen Kranken ist er eine willkommene Erleichterung. Aber verehre den 

Tee nicht als einzige Wirklichkeit. 

Nun, bezüglich der Gewohnheiten, die dich gefangengenommen haben, gibt es zwei Möglichkeiten, 

sie loszuwerden. Die erste: Entzug, Ablehnung. Diese hat nur vorübergehend Erfolg. Wenn der Druck 

nachlässt, dann macht die Angewohnheit ihre Rechte geltend und es wird schwer, zu widerstehen. Die 

zweite Methode: Werde so von etwas viel Besserem gefesselt, dass die Angewohnheit von selbst 

herausfällt. Denke daran: Was vorübergehend ist, das ist nicht wichtig. Das Ewige ist wichtig. 

Meine Verordnungen sind unterschiedlich; sie unterscheiden sich von Person zu Person, von Stadium 

zu Stadium und sogar im Falle derselben Person. Alle Verordnungen wirken. Lass die Menschen durch 

bhajan, durch japa, durch dhyana, durch mantra oder tantra oder seva zur Mir kommen. Ohne 

Ausnahme. 

Devotee 

Wir sind auf Deine Gnade angewiesen, wir sehnen uns danach. Mache uns das bewusst. 

Baba 

Ich habe von dir niemals verlangt, Mich zu verdienen. Ich will nur, dass du Mich brauchst. Dein Weg ist 

nicht der des Verdienens. Bringe Mir, wann immer sie aufkommen, die wiederkehrenden Wünsche des 

Mind dar. Mich können sie nicht schockieren, weil Ich sie so gewollt habe. Bringe Mir deine Verwirrung, 

deine Furcht, deine Sehnsüchte, deine Ängstlichkeit, deine Unfähigkeit, die Welt zu lieben, dein 

Zögern, zu dienen, deine Eifersucht dar; all die Unzulänglichkeiten, die deinem sadhana trotzen. 

Devotee 

Wie sollen wir seva (Dienst am Nächsten) tun? Wie, wenn wir den Drang dazu spüren, und was ist, 

wenn dieses Drängen nicht da ist? 

Baba 

Es gibt viele Möglichkeiten, der Welt zu dienen. Wenn du nicht aktiv dienen kannst, dann kannst du 

zumindest mit deiner Gelassenheit dienen. Es muss nicht jeder alles machen. Euer westliches Erbe 

verehrt die aktive Arbeit; wenn dein Wesen zu Gelassenheit und Einsamkeit tendiert, dann nimm das 

als das Beste an. Sei darüber nicht besorgt. Nur eine kleine Minderheit kann sich in Gelassenheit 

erfreuen und verbleibt in Stille. Gott hat das so gewollt. Wie sonst könnte die Welt funktionieren? 

Wenn Stille die Bestimmung ist, dann traue dich, so zu sein. Wenn du ein Einsiedler bist, dann sei ein 

Einsiedler – aber sei ein Einsiedler mit Mir! Du magst kein Heiliger sein, aber du kannst voller Friede 

ein Nichts sein. Lass jeden so sein, wie er ist, und erinnere dich an seinen Schöpfer, seine Herkunft und 

sein Ziel. Keiner ist so, wie er ist – außer für Mich. 

Devotee 

Ich habe noch viel zu lernen. 

Baba 

Du willst von Mir lernen? Gut. Die Zeit wird verfliegen, wenn du dich ausschließlich mit körperlichen 

Bedürfnissen befasst: mit der Einrichtung in seiner Reise durchs Leben, mit Unterkunft und Nahrung, 

die er verlangt. Der Schüler lernt am besten und schnellsten, der seine Zeit nicht ständig damit 

verbringt, von einem Klassenzimmer zum nächsten zu gelangen. Du wirst alles Wissenswerte in 



7 

 

 
Zurück zum Inhaltsverzeichnis 

 

Meinem Klassenzimmer lernen. Ich werde dich allen Stadien des Seins aussetzen, damit du lernst, in 

all diesen in Mir zu ruhen. Für Mich gibt es keinerlei Vorbedingungen. Ich bin bedingungslos. 

Devotee 

Aber Du bist so häufig abwesend und so lange in Deinem Hauptwohnsitz (Anmerkung: Prashanti 

Nilayam, Puttaparthi). 

Baba 

Ich bin immer, zu jeder Zeit und an jedem Ort, da, wo du Mich brauchst. Alle Dinge im Außen 

unterliegen den Grenzen von Zeit und Raum, den Materiegesetzen der Natur. Meine äußere Form ist 

keine Ausnahme! Wenn du Meine physische Form sehen willst, dann muss sie in dein Blickfeld 

kommen; sie muss sich so hinstellen, dass du sie sehen könntest. Und sogar dann könnte sie dich nicht 

anblicken. Ich aber bin allgegenwärtig. Die Grenzen des Körpers und der nach außen gerichteten Sinne 

gelten nicht für die innere Schau. In innerer Schau kannst du Mich jederzeit und überall sehen und 

Meinen darshan empfangen. 

Die äußere Schau ist absichtlich unzureichend, unmittelbar, vorübergehend und gelegentlich; so, dass 

du dich nach dem inneren darshan sehnst und ihn vollendest. Wenn Ich dich dann und wann von 

Meinem Bild trennte, dann nur, um dich zu Mir und Meine Gegenwart in dich zu bringen. Das alleine 

wird dich erfüllen und erfrischen – Ich weiß das. Soweit es dich betrifft, war keine Meiner 

Abwesenheiten eine Ablehnung oder Rüge. Ich wollte sie alle und Ich will immer, dass du zu Mir 

zurückkehrst. 

  



8 

 

 
Zurück zum Inhaltsverzeichnis 

 

Vom Geben 
Eva Linz 

 

Der Begriff des Gebens wird von den Menschen ganz unterschiedlich verstanden und in der Regel nur 

auf die materielle Ebene bezogen, doch gleichermaßen betrifft er auch unsichtbare Ebenen. Aber 

schon die Sprache selbst sagt uns vieles über das Geben. 

Ein Geschenk kann ich kaufen, eine Gabe nicht. Ein Geschenk gebe ich, eine Gabe empfange ich. Gibt 

der Gebende mit Liebe und aus einem edlen Motiv heraus, wird das Gegebene zur Gabe. Unser Motiv 

ist also von entscheidender Bedeutung. 

Gebe ich aus Pflichtgefühl? Gebe ich mit der Absicht, Anerkennung zu erhalten? Gebe ich in Erwartung 

einer Gegenleistung? Oder gebe ich um des Gebens willen, um Freude zu bereiten? – Freude zu 

bereiten verstehe ich als einen Aspekt der Liebe. Etwas, das mit Liebe gegeben wird, birgt göttliche 

Energie in sich. 

Geben sollte zwar völlig absichtslos geschehen, doch bin ich selbst nicht frei von der Hoffnung, damit 

Freude zu bereiten. Heißt es nicht auch: „Geben ist seliger denn nehmen.“? Der Gebende wird durch 

die Freude des Empfängers beschenkt. Somit ist letztlich auch der Empfänger ein Gebender und der 

Gebende ein Empfänger. 

Aus spiritueller Sicht jedoch gibt es nur Einen – den Geber aller Gaben und gleichzeitig deren 

Empfänger – und das ist Gott! Sagt uns Swami nicht auch, dass wir beim Geben nur ein Geschenk 

Gottes in die Hand eines anderen Geschenkes Gottes legen? 

Denn die Geschenke Gottes sind alles Gaben – sowohl auf der sichtbaren wie auch der unsichtbaren 

Ebene. 

So sprechen wir von der Gabe des Hörens, des Sehens, des Sprechens usw. Ist jemand mit einem 

besonderen Talent gesegnet, so nennen wir dies eine Be-gabung. Sie alle haben ihren Ursprung in Gott 

– in Gottes Frei-giebigkeit. So auch Gottes Ver-gebung, die Seine Gabe der Gnade in Antwort auf unsere 

Gebete ist. 

Die Sprache zeigt uns bei aufmerksamer Betrachtung zahlreiche weitverzweigte, aus dem Begriff des 

Gebens hervorgegangene Abwandlungen. Wir erhalten beispielsweise, wenn wir etwas tun, ER-

gebnisse. 

Eine Steigerung erfährt der Begriff des Gebens in dem Wort HIN-gabe. 

Etwas hingeben heißt, sich davon zu trennen, zu lösen, es hinzugeben. In der Hingabe zu Gott trennen 

wir uns vom „kleinen Ich“, von unserem Ego, um den spirituellen Bereich zu betreten. Darüber hinaus 

lehrt uns die Sprache auch, frei-giebig oder nach-giebig zu sein, usw. 

Doch der Begriff des Gebens kann auch in negativen Zusammenhängen erscheinen: Sich veraus-gaben; 

zum Beispiel im Hinblick auf die uns zur Verfügung stehende Energie oder Zeit. Dies hat etwas mit 

Verschwendung und Verlust zu tun. 

In seinen Worten „Ihr sollt Perlen nicht vor die Säue werfen“ warnt Jesus vor ebendieser 

Verschwendung. 

Hier sehe ich auch eine Verbindung zum Programm der „Begrenzung der Wünsche“, denn Veraus-

gabung ist Verschwendung in Bezug auf die vier Hauptkriterien des Programms: Geld, Zeit, Energie und 



9 

 

 
Zurück zum Inhaltsverzeichnis 

 

Nahrung. Durch deren Begrenzung können wir das jeweils Ersparte zu einer Gabe für andere machen 

und so durch den eigenen Transformationsprozess auch eine sprachliche Transformation herbeiführen 

– wieder hin zum Begriff des Gebens, zur Gabe. 

Wir sehen bei aufmerksamer Betrachtung, wie auch die Sprache unseren Weg der Transformation 

begleitet! So wie alles im Kosmos fließt, fließt auch die Sprache. Fließen ist Leben – Stillstand ist Tod. 

Die Auseinandersetzung mit der Sprache ist für mich u.a. auch Bestandteil der inneren 

Auseinandersetzung, der Nachforschung mit dem Ziel der Entfaltung des Urteilsvermögens. 

Sai Babas Lehren enthalten zahlreiche Aussagen zum Begriff des Gebens: 

• „Jede verstreichende Minute ist eine kostbare Gabe Gottes, die ihr für das größtmögliche und 

dauerhafte Wohl verwenden sollt.“ 

• „Geber und Empfänger sind eng miteinander verbunden.“ 

• „Der Gedanke des Geschenks setzt offensichtlich den Geber auf eine höhere Ebene und den 

Empfänger des Geschenks auf eine niedrigere. Das ist nicht richtig. Der Gebende muss spüren, dass 

der Empfangende ein Teil von ihm selbst ist, und dass der Gebende lediglich seine Pflicht der 

gerechten Verteilung im Sinne von dharma, der göttlichen Ordnung wahrnimmt.“ – „In Wirklichkeit 

aber ist immer Gott der Gebende.“ 

• Wenn Sai Baba Prasad, geweihte Speise, verteilen lässt, so ist dies eine der vielen Gaben Seiner 

Gnade, denn das Sanskrit-Wort Prasad bedeutet u. a. „Erweisung der Gnade“. 

• Der Vorgang und die Bedeutung des Gebens ziehen sich als zentrale, ewig gültige Werte wie ein roter 

Faden einheitlich durch alle Religionen hindurch. 

• Im Christentum lesen wir: „Wenn du dem Hungrigen dein Brot reichst (gibst), geht im Dunkel dein 

Licht auf.“ (Jes 58,10) 

• „Umsonst habt ihr empfangen, umsonst sollt ihr geben.“ (Mt 10,8) 

• „Wäre die ganze Welt mein, und ich gäbe sie einem meiner Brüder zu genießen, so fände ich es noch 

zu wenig für ihn.“ (Abu-Suleiman ed-Darani) 

• „Wenn du dir über die Kraft eines freigiebigen Herzens im Klaren bist, wirst du keine einzige Mahlzeit 

vorbeigehen lassen, ohne an andere (auszuteilen) zu geben.“ (Buddhismus) 

• „Du Geber unsterblicher Gaben, gib uns die Kraft, zu verzichten, und fordere von uns unseren Stolz.“ 

(Rabindranath Tagore) 

• Der bekannte Schriftsteller Antoine de Saint Exupéry sagt: „Schenken (Geben) ist ein Brückenschlag 

über den Abgrund deiner Einsamkeit.“ 

• Zum Abschluss möchte ich den Schriftsteller Khalil Gibran (1883-1931) zu Wort kommen lassen, der 

in der ihm eigenen poetischen Sprache alle Facetten des Gebens berührt: 

Vom Geben 

„Ihr gebt nur wenig, wenn ihr von eurem Besitz gebt. Erst wenn ihr von euch selbst gebt, gebt ihr 

wahrhaftig. 

Denn was ist euer Besitz anderes als etwas, das ihr bewahrt und bewacht aus Angst, dass ihr es morgen 

brauchen könnt. 

Und morgen, was wird das Morgen dem übervorsichtigen Hund bringen, der Knochen im spurlosen 

Sand vergräbt, wenn er den Pilgern zur heiligen Stadt folgt? 

Und was ist die Angst vor der Not anderes als Not? 



10 

 

 
Zurück zum Inhaltsverzeichnis 

 

Ist nicht Angst vor Durst, wenn der Brunnen voll ist, der Durst, der unlöschbar ist? 

Es gibt jene, die von dem Vielen, das sie haben, wenig geben – und sie geben um der Anerkennung 

willen, und ihr verborgener Wunsch verdirbt ihre Gaben. 

Und es gibt jene, die wenig haben und alles geben. 

Das sind die, die an das Leben und die Fülle des Lebens glauben, 

und ihr Beutel ist nie leer. 

Es gibt jene, die mit Freude geben, und die Freude ist ihr Lohn. 

Und es gibt jene, die mit Schmerzen geben, und der Schmerz ist 

ihre Taufe. 

Und es gibt jene, die geben und keinen Schmerz beim Geben 

kennen: weder suchen sie Freude dabei, noch geben sie um der 

Tugend willen; 

Sie geben, wie im Tal dort drüben die Myrte ihren Duft verströmt. 

Durch ihre Hände spricht Gott, und aus ihren Augen lächelt Er auf die Erde. 

Es ist gut zu geben, wenn man gebeten wird, aber besser ist es, wenn man ungebeten gibt, aus 

Verständnis; 

Und für den Freigebigen ist die Suche nach einem, der empfangen soll, eine größere Freude als das 

Geben. 

Und gibt es etwas, das ihr zurückhalten werdet? 

Alles, was ihr habt, wird eines Tages gegeben werden; 

Daher gebt jetzt, dass die Zeit des Gebens eure ist und nicht die eurer Erben. 

Ihr sagt oft: „Ich würde geben, aber nur dem, der es verdient.“ 

Die Bäume in eurem Obstgarten reden nicht so, und auch nicht die Herden auf euren Weiden. 

Sie geben, damit sie leben dürfen, denn zurückhalten heißt zugrunde gehen. 

Sicher ist der, der würdig ist, seine Tage und Nächte zu erhalten, auch alles Anderen von euch würdig. 

Und der, der verdient hat, vom Meer des Lebens zu trinken, verdient auch, seinen Becher aus eurem 

Bach zu füllen. 

Und welcher Verdienst wäre größer als der Mut und das Vertrauen, ja auch die Nächstenliebe, die im 

Empfangen liegt? 

Und wer seid ihr, dass die Menschen sich die Brust zerreißen und ihren Stolz entschleiern sollten, damit 

ihr ihren Wert nackt und ihren Stolz entblößt seht? 

Seht zuerst, dass ihr selber verdient, ein Gebender und ein Werkzeug des Gebens zu sein. 

Denn in Wahrheit ist es das Leben, das dem Leben gibt – während ihr, die ihr euch als Gebende fühlt, 

nichts #Anderes seid als Zeugen. 



11 

 

 
Zurück zum Inhaltsverzeichnis 

 

Und ihr, die ihr empfangt – und ihr seid alle Empfangende – bürdet euch nicht die Last der Dankbarkeit 

auf, damit ihr nicht euch und dem Gebenden ein Joch auferlegt. 

Steigt lieber zusammen mit dem Gebenden auf seinen Gaben empor wie auf Flügeln; 

Denn seid ihr euch eurer Schuld zu sehr bewusst, heißt das, die Freigebigkeit desjenigen zu bezweifeln, 

der die großherzige Erde zur Mutter und Gott zum Vater hat.“ 

Gütiger Gott, Du allein bist der Geber aller Gaben. 

  



12 

 

 
Zurück zum Inhaltsverzeichnis 

 

Die größte Macht Gottes ergibt sich nur der Hingabe 
Aravind Balasubramanya 

 

Indira Gandhi gegen Sathya Sai Baba 

Sairam, 

im Jahr 1972 sah sich die Andhra Bank, eine der größten öffentlichen Banken Indiens, mit einer 

beispiellosen Situation konfrontiert. Es kam zu einem massiven, groß angelegten Streik, der von der 

Gewerkschaft ausgerufen wurde und an dem sich die Angestellten und alle Filialen beteiligten. 

Hunderte von Filialen der Andhra Bank im ganzen 

Land mussten geschlossen werden, weil es an 

Personal fehlte, um sie zu betreiben. Nicht nur 

das, der Streik war so beispiellos und intensiv, 

dass er sich auf andere Filialen ausbreitete und es 

so aussah, als würde das gesamte Finanzsystem 

Indiens lahmgelegt und destabilisiert werden. 

Die Situation war so bedrohlich und intensiv, dass 

die damalige Premierministerin des Landes, 

Shrimati Indra Gandhi, gezwungen war, 

einzugreifen. Shrimati Indra Gandhi, die mehr als ein Jahrzehnt lang als Premierministerin das Land 

regierte, ist als eine sehr starke Frau bekannt. Ich werde nicht darauf eingehen, ob sie beliebt oder 

unbeliebt ist, ob das, was sie getan hat, richtig oder falsch ist – aber so viel ist sicher, dass sie eine sehr 

willensstarke Frau war. 

Sie wird als die eiserne Frau Indiens bezeichnet und musste sich persönlich einschalten, um diese 

Situation zu lösen. 

In diesem Zusammenhang bat sie darum, den Vorsitzenden der Andhra Bank nach Delhi zu bestellen. 

Der damalige Vorsitzende der Andhra Bank war Shri Gopal Rao. Für diejenigen, die es nicht wissen: 

Shri Gopal Rao ist ein Anhänger von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba. 

Wie er zu einem Anhänger wurde und wie er mit diesem ganzen Chaos des Streiks der Andhra Bank 

umgegangen ist, ist eine großartige Geschichte für sich, und ich verspreche euch, dass ich in einem 

anderen Video ausführlich darauf eingehen werde. Aber vorerst genügt es zu sagen, dass er von Swami 

persönlich bei der Bewältigung dieser Situation dieses beispiellosen Streiks angeleitet wurde; und als 

er von Srimati Indira Gandhi, der Premierministerin des Landes, vorgeladen wurde, befand er sich in 

Hyderabad. Zu dieser Zeit war auch Swami in Hyderabad. 

Als er Swami um Erlaubnis bat, Hyderabad zu verlassen, weil er von der Premierministerin vorgeladen 

worden war, sagte Swami: „Geh nicht!“ Das reichte dem Devotee Gopal Rao, und er beschloss, nicht 

zu gehen. Er schickte eine Nachricht an die Premierministerin Indiens, die „Eiserne Lady“ Indiens, dass 

er nicht kommen würde. 

Was dann geschah, ist so fantastisch und erstaunlich. Als Anhänger von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba 

waren Swamis Worte für Gopal Rao das Höchste. Es war ihm also egal, dass es die Premierministerin 

war, die ihn rief. 

Also sagte er: „Ich komme nicht.“ Ein paar Stunden später erhielt er einen Anruf von der 

Premierministerin selbst, die ihn nach dem Grund für seine Missachtung einer direkten Anweisung 



13 

 

 
Zurück zum Inhaltsverzeichnis 

 

fragte, und er antwortete: „Ich missachte keine direkte Anweisung. Ich befolge eine direkte Anweisung 

der höchsten Autorität im Universum – das ist mein Bhagawan.“ 

Und er sagte: „Das ist Bhagawan Sri Sathya Sai Baba. Er ist mein Gott, Er ist mein Guru, und ich kann 

Ihm nicht ungehorsam sein.“ 

Wisst ihr, die Kraft der selbstlosen Liebe Bhagawans verleiht einem eine solche Furchtlosigkeit, dass 

man sich keine Sorgen macht oder sich darum kümmert, ob es die Premierministerin oder 

irgendjemand anderes auf der Welt ist, 

denn die Überzeugung stammt von einer 

Autorität, die jenseits der Welt, jenseits 

des Universums liegt. 

Nun, Shreemati Indira Gandhi hatte zu 

diesem Zeitpunkt nichts zu sagen und 

beließ es dabei. Am nächsten Tag erhielt 

Sri Gopal Rao einen weiteren Anruf von 

der Premierministerin, diesmal einen 

Glückwunschanruf. Er besagte, es sei gut, dass er nicht gereist sei, denn es seien Bewaffnete 

angeheuert worden, um ihn zu erschießen. 

Diese Bewaffneten waren höchstwahrscheinlich von den Gewerkschaften ausgewählt worden. Sie 

wurden verhaftet, aber wäre er nach Delhi gereist, wäre sein Leben in Gefahr gewesen. Ich habe diese 

Episode in einem Artikel von Shri Nageshwar Rao gelesen, einem Professor und Lehrer am Sri Sathya 

Institute of Higher Learning, Abteilung für Chemie. 

Er war ebenfalls ein Schüler von Bhagawan und hat in seinem Artikel erwähnt, dass Sri Gopal Rao ihm 

diese Geschichte erzählt habe. Sri Gopal Raos Leben wurde zu diesem Zeitpunkt verschont. Er lebte 

ein erfülltes Leben, ein armes, vollkommenes Leben in der Gegenwart Bhagawans. 

Ich erinnere mich sogar, dass Swami zu seinem 100. Geburtstag eine besondere Gedenkfeier 

veranstaltete. Er ehrte ihn in der Sai Kulwant Halle. Es war ein beeindruckender Anblick – Sri Gopal Rao 

und Swami saßen beide auf der Bühne und unterhielten sich miteinander, eine wunderschöne Szene. 

Sobald ein Anhänger sein Leben Swami anvertraut, kümmert sich Swami um alles. Ich glaube, der 

damalige Premierminister bekam einen Eindruck davon, was Bhagawan ist. Einige Jahre später kam es 

zu einer weiteren solchen „Konfrontation“, wenn ich 

es so nennen darf. 

Es gab eine Notsituation. Es gab eine wichtige 

Angelegenheit, die eine Entscheidung erforderte. Zu 

diesem Zeitpunkt war Sri B. D. Jatti, ein Anhänger 

von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba, Vizepräsident von 

Indien. Er hat, glaube ich, möglicherweise der 

Premierministerin, die wieder Indira Gandhi war, 

geraten, dass es gut wäre, Babas Segen und Rat in 

dieser Angelegenheit einzuholen. Und so kam eine Delegation aus Neu-Delhi, um Swami zu treffen. 

Shri B.D. Jatti war mit klaren Anweisungen der Premierministerin gekommen, dass er bis zum Abend 

eine Lösung und einen Rat einholen musste, und am nächsten Morgen musste eine Entscheidung 

getroffen werden. 



14 

 

 
Zurück zum Inhaltsverzeichnis 

 

Er kam in Brindavan, Whitefield, an, Swamis Aschram in Bangalore, wo sich Swami zu diesem Zeitpunkt 

aufhielt. Begleitet wurde er von vielen lokalen Führungskräften, darunter der damalige 

Ministerpräsident von Karnataka, Sri Devaraj Urs. Auch er ist ein Anhänger von Bhagawan Sri Sathya 

Sai Baba. 

Als sie im Aschram ankamen, war es bereits Abend; der Abend-Darshan und die Veranstaltung waren 

beendet, und Swami hatte sich in sein Zimmer zurückgezogen. Als sie am Tor ankamen, wurden sie 

von Swamis treuem Hausmeister Shri Ramabramam empfangen. Nun, Shri Ramabramam ist eine 

Legende, wissen Sie, eine Legende. 

Ich habe zwei Videos über seine Geschichten gedreht, zwei Teile, er ist buchstäblich wie ein Hanuman 

für Swami. Also kommt Ramabramam und sagt: „Sairam, niemand darf hinein, Sairam, tut mir leid.“ 

Das sind der Vizepräsident Indiens mit dem Ministerpräsidenten des Bundesstaates und eine Vielzahl 

anderer Beamter. Aber wie gesagt, sie 

waren Anhänger von Swami, also sagten 

sie ganz demütig: „Das ist sehr wichtig. Ich 

muss morgen früh dem Premierminister 

Bericht erstatten, also ist es sehr wichtig; 

bitte lassen Sie uns herein.“ Er sagte: 

„Nein, nein, Sie müssen vielleicht dem 

Premierminister oder dem Präsidenten 

Bericht erstatten, ich weiß es nicht, aber 

Sie können nicht hinein, ich kann nicht an 

Swamis Tür klopfen, wenn Er sich 

zurückgezogen hat. Sie können nur über meine Leiche gehen“, das waren seine Worte, „über meinen 

Kopf können Sie gehen, aber Sie können nicht hinein.“ 

Der demütige Sri B.D. Jatti, das ist eine weitere großartige Eigenschaft des Devotees. Er fragte 

Ramabramam demütig: „Bitte sagen Sie uns, was wir jetzt tun sollen.“ 

Dann sagte Ramabramam, ebenfalls ein großer Devotee, wie ich bereits sagte: „Hören Sie, setzen Sie 

sich hier draußen hin und singen Sie: Sairam, Sairam, Sairam, das ist die einzige Möglichkeit, den Herrn 

herbeizurufen.“ 

Und so saß diese offizielle Delegation aus Neu-Delhi vor Swamis Mandir und begann, „Sairam“ zu 

singen. Es war wahrscheinlich eine halbe Stunde vergangen, als von innen an Swamis Tür geklopft 

wurde. 

Es war Swami, der klopfte, um Ramabramam zu rufen, und Swami sagte zu Ramabramam: „Jatti ist 

gekommen, es ist eine wichtige Angelegenheit, die er besprechen muss, sag ihm, dass Ich gleich 

komme, sag ihm, er soll warten.“ 

Und so eilte Ramabramam hinaus, um Sri B.D. Jatti zu sagen, dass Swami gesagt habe, er komme, er 

werde kommen. Und tatsächlich kam Swami innerhalb weniger Minuten heraus und bat die gesamte 

Delegation herein, und ich weiß wieder nicht, was dort drinnen geschah. 

Aber Sri B.D. Jatti, Sri Devraj Urs und ihre gesamte Delegation kamen zufrieden heraus, und ich glaube, 

sie berichteten der Premierministerin Shrimat Indra Gandhi, was geschehen war. Ich bin mir auch 

sicher, dass sie den Ablauf der Ereignisse berichteten, dass sie trotz der Macht der Anordnung oder 

des Befehls der Premierministerin nicht hineinkommen konnten. Sie konnten nur durch Hingabe 

hineinkommen. 



15 

 

 
Zurück zum Inhaltsverzeichnis 

 

Dies waren zwei Fälle, in denen der Herr offenbar Indra Gandhi trotzte, aber ich glaube, dass er 

zumindest in den Augen von Srimat Indra Gandhi in gewisser Weise sie herausgefordert hatte. Er stieg 

zu jemandem auf, der selbst in den Augen dieser hartnäckigen Premierministerin auf der Ebene Gottes 

verehrt und respektiert wurde. 

Liebe Brüder und Schwestern, diese beiden Episoden machen eines sehr deutlich: Die höchste Kraft im 

Universum ist Gott und Gott allein. 

Aber dann: Gottes größte Schwäche ist der Devotee. Der Devotee wird geliebt. Die aufrichtigen Gebete 

des Devotees lassen den Herrn immer, immer eilen, um zu helfen, zu unterstützen, zu antworten. 

Wir alle kennen die Geschichte von Gajendra aus dem Bhagavatam. Als der Elefant um Hilfe rief, weil 

sein Bein von einem Krokodil gepackt worden war, soll der Herr, der gerade mit der Göttin Lakshmi 

spielte, einfach aufgestanden sein und losgerannt sein, so wie Er war, ohne sich erst anzukleiden und 

unvorbereitet, denn der Ruf eines Bhaktas kann niemals ignoriert werden. 

Wie glücklich können wir uns schätzen, einen so liebevollen Herrn zu haben, der immer bereit ist, auf 

unseren Ruf zu reagieren. 

Als einmal gesagt wurde: „Swami, wir sind alle deine Dasas, wir sind alle deine Diener, bereit, Dir zu 

dienen“, antwortete Swami: „Nein, nein, nein, Ich bin euer Dasa, Ich bin euer Diener, der darauf wartet, 

gerufen zu werden und euch zu dienen.“ 

Lieber Swami, wir sind so dankbar, dass wir Dich in unserem Leben haben, das mächtigste Wesen im 

Universum, das liebevollste Wesen im Universum, das uns jederzeit zur Verfügung steht. 

Lieber Swami, möge die Liebe, die wir für Dich in unseren Herzen tragen, mit jedem Augenblick stärker 

werden. 

Danke! 

Jai Sairam 


