' Sprache

-~ des Herzens

ERFAHRUNGEN UND BEGEGNUNGEN MIT
SATHYA SAI BABA

Inhaltsverzeichnis Dezember 2025

Seite
Der stille Zyklon, Interview, Sai Briefe 135 2
Vom Geben, Eva Linz, Sai Briefe 129 8
Die grofSte Macht Gottes ergibt sich nur der Hingabe, 12

Aravind Balasubramanya

Hinweis: Ein Klick auf das Thema oder die Seitenzahl fihrt direkt zu dem jeweiligen Artikel.

Wie haben Euch die Artikel gefallen? Riickmeldungen hierzu sind herzlich willkommen. Sendet einfach eine E-

Mail an sdh@sathya-sai.de und denkt daran, Euren Namen und Euer Land zu erwdhnen.



mailto:sdh@sathya-sai.de

Der stille Zyklon
Interview

Dieses Interview eines New Yorkers bei Bhagavan Sri Sathya Sai Baba wurde urspriinglich Mitte der
siebziger Jahre vom ,Sathya Sai Baba Centre Los Angeles” veréffentlicht. Es ist auch in dem bei ,Sai
Tower Publishing” erschienen Buch ,,One Soul‘s Journey“ von Leni Matlin zu finden.

Devotee

Swami, die Welt ist sehr grausam fiir mich.

Baba

Das ist ihre Natur. Der Zweck der Welt ist Enttauschung; sie soll Not erzeugen. Wenn die Not grof8
genug ist, sucht der Mensch Erfillung ...

Devotee

... und versagt ...

Baba

... wenn er Erfullung im Auflen sucht! In seinem Innern kann er sie finden. Das Innere ist immer
zuganglich; es ist immer zuverldssig. Schmerz gibt es nur so lange, wie die Bindung an duflere Formen
anhalt. Die endgiiltige Befreiung vom Schmerz kann nur durch die Aufgabe des Egos kommen, durch
die Neutralisierung dessen, was auf so etwas wie Freude reagiert und dessen Erinnerung und
Beschaffenheit einem hilft, sich an die Dualitdt von Freude und Leid zu erinnern.

Devotee
Aber die Welt ... Swami?

Baba

Die Welt ist Schmerz. Erwarte auRer diesem nichts Anderes von der Welt. Es ist Mein Wille, dass deine
gesamte bedingte Existenz aus Schmerz besteht — um dich an Mich zu ziehen.

Zuruick zum Inhaltsverzeichnis



Devotee
Ich kann also bestenfalls nur hoffen, das zu verwirklichen.

Baba

Gott fragt weder nach Hoffnung noch nach Hoffnungslosigkeit. Diese sind relativ. Das universelle
Wesen ist jenseits von Hoffnung und Verzweiflung, von Gewissheit und Zweifel. Es kennt kein
Verweilen in Entscheidungen. Es ist immer fliekend — in alle Richtungen und in keine Richtung.

Devotee

Was soll dann meine Richtung sein?

Baba

Erledige die Arbeit vom heutigen Tag heute und die Arbeit von morgen am morgigen Tag. Nur ein Tag
auf einmal, jeder Tag fiir sich, jeder Augenblick fiir sich — ohne Vergangenheit, ohne Erinnerung, ohne
Entscheidungen.

Devotee

Entscheidungen?

Baba

Ja, Entscheidungen binden, sie bedriicken den Mind. Das neugeborene Baby ist nicht durch
Entscheidungen eingeschrankt. Alle Entscheidungen versklaven. Die meisten Menschen sind Sklaven
ihrer Entscheidungen.

Devotee

Heillt das, ich soll meine Konzentrationsiibungen sein lassen?

Baba

Die Devotee, die dich beunruhigt, ist die der Bestandigkeit. Du versuchst, deine Gedanken und deine
Aufmerksamkeit auf ein Wort und dann auf eine Form auszurichten. Nun hast Du aber entdeckt, dass
nichts von Dauer ist — alles muss sich verandern. Ich aber sage dir: Gewahrsein kann bestandig sein —
sogar wenn die Form verschwindet; sogar wenn das Wort wegschmilzt.

Devotee
Ich finde es schwierig, die Aufmerksamkeit bei Form oder Wort zu halten.

Baba

Wenn du zu meditieren versuchst, dann bringt der bloBe Versuch den Konflikt zwischen Erfolg und
Scheitern in die Meditation hinein. Du sagst dir, es ist gut, Gber dieses zu meditieren und nicht Gber
jenes, oder liber das zu meditieren ist falsch und dumm. Praktiziere Wahl-Losigkeit. Kein Ziel, keine
bestimmte Absicht. Sei du selbst. Wahle keine bestimmte Form, denn alle sind gleichsam Er. Wahle
kein bestimmtes Wort und keinen besonderen Klang, denn alle sind Sein.

Devotee

Ich bin oft zwischen widerspriichlichen Meinungen hin- und hergerissen.

Baba

Widerspriiche sind unvermeidbar. So ist die wahre Natur der Welt und des Mind. Du aber kannst
wahlen: entweder, von den Widerspriichen endlos hin- und hergeworfen zu werden — oder im stillen

Zuruick zum Inhaltsverzeichnis



Zentrum des Zyklons zu bleiben. Das ist das Problem aller Probleme: das Problem, am Rand oder in der
Mitte zu sein.

Devotee
Das Umgebende oder die Mitte? Die Felge oder die Nabe?

Baba

Ja. Die Nabe ist ruhig, bestandig, unbewegt. Aber der Mind wird von den Speichen, diesen auf Objekte
ausgerichteten Wiinschen angezogen und so wird er tiber Matsch und Stein, iber Sand und Dornen
gerollt. Der Mind will nicht glauben, dass er vom Zentrum Gliickseligkeit bekommen kann, anstatt vom
Drumherum — ohne die anstrengende Reise lber holpriges Gelande.

Devotee
Bedeutet das letztlich die Eroberung des Mind?

Baba

Lerne, alle Konflikte, die der Mind spinnt, sich selbst ausspielen zu lassen und streiche so einen nach
dem anderen wie es die Yadavas in der letzten Schlacht machten. Sei Zeuge der Katastrophe. Die
hochste Losung eines Konfliktes ist nicht eine Entscheidung oder gar eine Auswahl zu treffen, sondern
nur sein zu lassen. Traue dich, ohne Beschluss zu sein. Sieh das endlose Dilemma des Mind als
Gottliches Spiel (leela), als Seinen Zeitvertreib (divine sports) an, als die natirliche Funktion dieses
Bilindels von Wiinschen, welches ,,Mind“ genannt wird. Vertraue nicht auf den Mind, eigne dir nicht
seine Erklarungen und sein Verlangen an. Das ist es, was Swami Abhedananda zu tun rat. Beobachte
den Mind mit Abstand, lasse dich nicht in sein Durcheinander und in seine Wechsel verwickeln. Dann
wird alles unbedeutend ... wenn alles in die Bedeutungslosigkeit zurlcktritt, dann bist du in der Nabe,
in Gleich-Giiltigkeit.

Devotee

Bist Du Nabe, Speichen und Felge?

Baba

Beschaftige dich nicht damit, wer Ich bin. Beschéftige dich damit, wer du bist und wie du immer im
Bewusstsein dieser Wahrheit sein kannst. Sei nicht der willige Gefangene der endlosen Kriegslisten des
Mind. Halte Abstand zu allem, was dich in seine Ndhe zieht. Ich werde dich fiihren, wenn du Mir
vertraust. Die Wechselfdlle der Welt werden dir nicht das Glicklichsein bringen, denn der Mind, der
die Abwechslung genieRt, ist immer nur ein kurzes Aufleuchten vor deinem Blick, das durch morastige
Wildnis huscht. Ich beurteile dich nicht nach etwas, was tatsdchlich niemals deins ist. Deine
Unvollkommenheit ist fiir Mich kein Hindernis.

Devotee

Ich gestehe, dass ich nicht immer die Verhaltensregeln (code of conduct) eingehalten habe.

Baba

Der Mind wiinscht Regeln, aber wenn du Regeln erhalten hast, dann stellst du fest, dass du sie nicht
einhalten kannst. Regeln erzeugen Starrheit, Gewalt. Sie erbliihen nicht aus Liebe und verbreiten keine
Liebe. Es gibt immer einen Weg, eine Sache ohne den Druck einer Regel zu erledigen. Sieh, wie Mich
deine Ruhelosigkeit unbeeindruckt lasst. Indem Ich das lebe, gewahre Ich dir, eine Lektion zu lernen.

Devotee

Ich bin ruhelos, Baba, seit ich mich nach Ruhe sehne und sie nicht bekomme.

Zuruick zum Inhaltsverzeichnis



Baba

Es ist deine Reaktion auf die Ruhelosigkeit, die schlecht ist, nicht die Ruhelosigkeit selbst ist schlecht.
Ruhelosigkeit ist nur das Aufsteigen und Niedergehen einer Woge in dem Ozean, der du selbst bist.
Nichts ist von Wichtigkeit, solange die Tiefen sicher sind. Erfolg ist nicht wichtig; Versagen bedeutet
nichts. Der Strom der Ewigkeit flieRt immer in den Ozean des Hochsten Willens.

Devotee
Wie lange muss ich noch von diesem Willen getrennt sein?

Baba

Du bist Teil dieses Willens. Das ist es, warum dich der Hunger qualt, ihn zu suchen, in ihm aufzugehen
und dabei Erflllung und Glickseligkeit zu finden. Durch Ausrichtung auf die Welt haben ungezahlte
Generationen — einschlieflich deiner eigenen — versucht, dort Trost und Nahrung zu finden; aber der
Hunger nagt weiter.

Devotee
Was ist dann die richtige Reaktion auf die Attraktionen der Welt?

Baba

Lass sie gehen. Hange dich nicht daran. Sei ruhig. Richte dich in der Heimatlosigkeit des Geistes ein;
physische Heimatlosigkeit wird den Sieg nicht erringen. Es gibt viele Sadhus, die weiterhin in der Spirale
von Gier, Neid, Stolz und Machtkampf gefangen sind. Sie sind nicht aus ihrem Heim entkommen; sie
haben Gefangnisse um sich selbst errichtet. Ich verordne die , Heimatlosigkeit des Geistes”, einen
Mind, der nirgendwo zu Hause ist ...

Devotee

... und UGberall herumwandert?

Baba

Schliee gar nichts aus. Sei der Zeuge von allem. Das Ausgeschlossene kann nicht durchhalten. Gott ist
alles. Deine Unruhe kommt von Ausschliissen, von dem Druck, den das Ausgeschlossene auf den
Bereich ausiibt, aus dem es ausgeschlossen wurde. Alles ist Gott; wie kannst du Gott aus Seinem Reich
drangen?

Der Mind folgert, dass der Grund fiir die Unruhe in den jeweils aktuellen Begleitumstanden liegt. Das
ist nicht der wirkliche Grund. Du begrenzt Gott durch deine Vermutungen, daraus die Ruhelosigkeit:
Weil auch du gottlich bist und diese, deine Wirklichkeit, gegen die Begrenzung protestiert.

Devotee

Baba, manchmal fiihle ich mich so traurig, weil ich so fremd bin, weil ich so anders bin in meinen
Gewohnheiten als der Rest derer, die um Hilfe zu Dir kommen.

Baba

Wenn dein Weg vollig anders ist, als der der anderen um dich herum, dann glaube daran, dass das
Mein Wille fur dich ist. Jeder Weg ist Mein Weg und Wege, die indirekt erscheinen, kénnen fir einige
Gottsuchenden die direktesten sein. Fiir Mich gibt es keine unmaoglichen Falle oder unkorrigierbaren
Falle. Praktiziere ab jetzt Wahllosigkeit. Wahllosigkeit ist bestandige Zufriedenheit.

Devotee

Dieser Reiz, Tee zu trinken, bedriickt mich.

Zuruick zum Inhaltsverzeichnis



Baba

Denen, die Tee trinken, ist der Himmel nicht verschlossen. Eine rajasische (leidenschaftliche) Person
wird hyperaktiv durch Tee; fiir einen Kranken ist er eine willkommene Erleichterung. Aber verehre den
Tee nicht als einzige Wirklichkeit.

Nun, beziglich der Gewohnheiten, die dich gefangengenommen haben, gibt es zwei Méglichkeiten,
sie loszuwerden. Die erste: Entzug, Ablehnung. Diese hat nur voriibergehend Erfolg. Wenn der Druck
nachlasst, dann macht die Angewohnheit ihre Rechte geltend und es wird schwer, zu widerstehen. Die
zweite Methode: Werde so von etwas viel Besserem gefesselt, dass die Angewohnheit von selbst
herausfallt. Denke daran: Was voriibergehend ist, das ist nicht wichtig. Das Ewige ist wichtig.

Meine Verordnungen sind unterschiedlich; sie unterscheiden sich von Person zu Person, von Stadium
zu Stadium und sogar im Falle derselben Person. Alle Verordnungen wirken. Lass die Menschen durch
bhajan, durch japa, durch dhyana, durch mantra oder tantra oder seva zur Mir kommen. Ohne
Ausnahme.

Devotee

Wir sind auf Deine Gnade angewiesen, wir sehnen uns danach. Mache uns das bewusst.

Baba

Ich habe von dir niemals verlangt, Mich zu verdienen. Ich will nur, dass du Mich brauchst. Dein Weg ist
nicht der des Verdienens. Bringe Mir, wann immer sie aufkommen, die wiederkehrenden Wiinsche des
Mind dar. Mich kénnen sie nicht schockieren, weil Ich sie so gewollt habe. Bringe Mir deine Verwirrung,
deine Furcht, deine Sehnsiichte, deine Angstlichkeit, deine Unfihigkeit, die Welt zu lieben, dein
Zogern, zu dienen, deine Eifersucht dar; all die Unzuldanglichkeiten, die deinem sadhana trotzen.

Devotee

Wie sollen wir seva (Dienst am Nachsten) tun? Wie, wenn wir den Drang dazu spiren, und was ist,
wenn dieses Drangen nicht da ist?

Baba

Es gibt viele Moglichkeiten, der Welt zu dienen. Wenn du nicht aktiv dienen kannst, dann kannst du
zumindest mit deiner Gelassenheit dienen. Es muss nicht jeder alles machen. Euer westliches Erbe
verehrt die aktive Arbeit; wenn dein Wesen zu Gelassenheit und Einsamkeit tendiert, dann nimm das
als das Beste an. Sei dariber nicht besorgt. Nur eine kleine Minderheit kann sich in Gelassenheit
erfreuen und verbleibt in Stille. Gott hat das so gewollt. Wie sonst kdnnte die Welt funktionieren?
Wenn Stille die Bestimmung ist, dann traue dich, so zu sein. Wenn du ein Einsiedler bist, dann sei ein
Einsiedler — aber sei ein Einsiedler mit Mir! Du magst kein Heiliger sein, aber du kannst voller Friede
ein Nichts sein. Lass jeden so sein, wie er ist, und erinnere dich an seinen Schépfer, seine Herkunft und
sein Ziel. Keiner ist so, wie er ist — auRer fir Mich.

Devotee

Ich habe noch viel zu lernen.

Baba

Du willst von Mir lernen? Gut. Die Zeit wird verfliegen, wenn du dich ausschlielich mit kérperlichen
Bedirfnissen befasst: mit der Einrichtung in seiner Reise durchs Leben, mit Unterkunft und Nahrung,
die er verlangt. Der Schiller lernt am besten und schnellsten, der seine Zeit nicht standig damit
verbringt, von einem Klassenzimmer zum nachsten zu gelangen. Du wirst alles Wissenswerte in

Zuruick zum Inhaltsverzeichnis



Meinem Klassenzimmer lernen. Ich werde dich allen Stadien des Seins aussetzen, damit du lernst, in
all diesen in Mir zu ruhen. Fir Mich gibt es keinerlei Vorbedingungen. Ich bin bedingungslos.

Devotee

Aber Du bist so haufig abwesend und so lange in Deinem Hauptwohnsitz (Anmerkung: Prashanti
Nilayam, Puttaparthi).

Baba

Ich bin immer, zu jeder Zeit und an jedem Ort, da, wo du Mich brauchst. Alle Dinge im Auflen
unterliegen den Grenzen von Zeit und Raum, den Materiegesetzen der Natur. Meine duRere Form ist
keine Ausnahme! Wenn du Meine physische Form sehen willst, dann muss sie in dein Blickfeld
kommen; sie muss sich so hinstellen, dass du sie sehen kdnntest. Und sogar dann kdnnte sie dich nicht
anblicken. Ich aber bin allgegenwartig. Die Grenzen des Korpers und der nach aulRen gerichteten Sinne
gelten nicht fir die innere Schau. In innerer Schau kannst du Mich jederzeit und (berall sehen und
Meinen darshan empfangen.

Die dulBere Schau ist absichtlich unzureichend, unmittelbar, voriibergehend und gelegentlich; so, dass
du dich nach dem inneren darshan sehnst und ihn vollendest. Wenn Ich dich dann und wann von
Meinem Bild trennte, dann nur, um dich zu Mir und Meine Gegenwart in dich zu bringen. Das alleine
wird dich erfillen und erfrischen — Ich weil das. Soweit es dich betrifft, war keine Meiner
Abwesenheiten eine Ablehnung oder Rige. Ich wollte sie alle und Ich will immer, dass du zu Mir
zuriickkehrst.

Zuruick zum Inhaltsverzeichnis



Vom Geben
Eva Linz

Der Begriff des Gebens wird von den Menschen ganz unterschiedlich verstanden und in der Regel nur
auf die materielle Ebene bezogen, doch gleichermaRen betrifft er auch unsichtbare Ebenen. Aber
schon die Sprache selbst sagt uns vieles (iber das Geben.

Ein Geschenk kann ich kaufen, eine Gabe nicht. Ein Geschenk gebe ich, eine Gabe empfange ich. Gibt
der Gebende mit Liebe und aus einem edlen Motiv heraus, wird das Gegebene zur Gabe. Unser Motiv
ist also von entscheidender Bedeutung.

Gebe ich aus Pflichtgefiihl? Gebe ich mit der Absicht, Anerkennung zu erhalten? Gebe ich in Erwartung
einer Gegenleistung? Oder gebe ich um des Gebens willen, um Freude zu bereiten? — Freude zu
bereiten verstehe ich als einen Aspekt der Liebe. Etwas, das mit Liebe gegeben wird, birgt gottliche
Energie in sich.

Geben sollte zwar vollig absichtslos geschehen, doch bin ich selbst nicht frei von der Hoffnung, damit
Freude zu bereiten. HeiRt es nicht auch: , Geben ist seliger denn nehmen.”“? Der Gebende wird durch
die Freude des Empfangers beschenkt. Somit ist letztlich auch der Empfanger ein Gebender und der
Gebende ein Empfanger.

Aus spiritueller Sicht jedoch gibt es nur Einen — den Geber aller Gaben und gleichzeitig deren
Empfanger — und das ist Gott! Sagt uns Swami nicht auch, dass wir beim Geben nur ein Geschenk
Gottes in die Hand eines anderen Geschenkes Gottes legen?

Denn die Geschenke Gottes sind alles Gaben — sowohl auf der sichtbaren wie auch der unsichtbaren
Ebene.

So sprechen wir von der Gabe des Horens, des Sehens, des Sprechens usw. Ist jemand mit einem
besonderen Talent gesegnet, so nennen wir dies eine Be-gabung. Sie alle haben ihren Ursprung in Gott
—in Gottes Frei-giebigkeit. So auch Gottes Ver-gebung, die Seine Gabe der Gnade in Antwort auf unsere
Gebete ist.

Die Sprache zeigt uns bei aufmerksamer Betrachtung zahlreiche weitverzweigte, aus dem Begriff des
Gebens hervorgegangene Abwandlungen. Wir erhalten beispielsweise, wenn wir etwas tun, ER-
gebnisse.

Eine Steigerung erfahrt der Begriff des Gebens in dem Wort HIN-gabe.

Etwas hingeben heillt, sich davon zu trennen, zu I6sen, es hinzugeben. In der Hingabe zu Gott trennen
wir uns vom ,kleinen Ich“, von unserem Ego, um den spirituellen Bereich zu betreten. Dariber hinaus
lehrt uns die Sprache auch, frei-giebig oder nach-giebig zu sein, usw.

Doch der Begriff des Gebens kann auch in negativen Zusammenhangen erscheinen: Sich veraus-gaben;
zum Beispiel im Hinblick auf die uns zur Verfligung stehende Energie oder Zeit. Dies hat etwas mit
Verschwendung und Verlust zu tun.

In seinen Worten ,lhr sollt Perlen nicht vor die Sdue werfen” warnt Jesus vor ebendieser
Verschwendung.

Hier sehe ich auch eine Verbindung zum Programm der ,Begrenzung der Wiinsche”, denn Veraus-
gabung ist Verschwendung in Bezug auf die vier Hauptkriterien des Programmes: Geld, Zeit, Energie und

Zuruick zum Inhaltsverzeichnis



Nahrung. Durch deren Begrenzung kénnen wir das jeweils Ersparte zu einer Gabe fiir andere machen
und so durch den eigenen Transformationsprozess auch eine sprachliche Transformation herbeifiihren
— wieder hin zum Begriff des Gebens, zur Gabe.

Wir sehen bei aufmerksamer Betrachtung, wie auch die Sprache unseren Weg der Transformation
begleitet! So wie alles im Kosmos flieRt, flieBt auch die Sprache. FlieRen ist Leben — Stillstand ist Tod.

Die Auseinandersetzung mit der Sprache ist fiir mich u.a. auch Bestandteil der inneren
Auseinandersetzung, der Nachforschung mit dem Ziel der Entfaltung des Urteilsvermogens.

Sai Babas Lehren enthalten zahlreiche Aussagen zum Begriff des Gebens:

e Jede verstreichende Minute ist eine kostbare Gabe Gottes, die ihr flir das groRtmogliche und
dauerhafte Wohl verwenden sollt.”

e ,Geber und Empfanger sind eng miteinander verbunden.”

e ,Der Gedanke des Geschenks setzt offensichtlich den Geber auf eine héhere Ebene und den
Empfanger des Geschenks auf eine niedrigere. Das ist nicht richtig. Der Gebende muss spliren, dass
der Empfangende ein Teil von ihm selbst ist, und dass der Gebende lediglich seine Pflicht der
gerechten Verteilung im Sinne von dharma, der goéttlichen Ordnung wahrnimmt.” —, In Wirklichkeit
aber ist immer Gott der Gebende.”

e Wenn Sai Baba Prasad, geweihte Speise, verteilen lasst, so ist dies eine der vielen Gaben Seiner
Gnade, denn das Sanskrit-Wort Prasad bedeutet u. a. , Erweisung der Gnade®”.

e Der Vorgang und die Bedeutung des Gebens ziehen sich als zentrale, ewig gliltige Werte wie ein roter
Faden einheitlich durch alle Religionen hindurch.

e Im Christentum lesen wir: ,Wenn du dem Hungrigen dein Brot reichst (gibst), geht im Dunkel dein
Licht auf.” (Jes 58,10)

e ,Umsonst habt ihr empfangen, umsonst sollt ihr geben.” (Mt 10,8)

e ,Waire die ganze Welt mein, und ich gabe sie einem meiner Briider zu genieRen, so fande ich es noch
zu wenig fur ihn.” (Abu-Suleiman ed-Darani)

e ,Wenn du dir Uber die Kraft eines freigiebigen Herzens im Klaren bist, wirst du keine einzige Mahlzeit
vorbeigehen lassen, ohne an andere (auszuteilen) zu geben.” (Buddhismus)

o ,Du Geber unsterblicher Gaben, gib uns die Kraft, zu verzichten, und fordere von uns unseren Stolz.”
(Rabindranath Tagore)

¢ Der bekannte Schriftsteller Antoine de Saint Exupéry sagt: ,Schenken (Geben) ist ein Briickenschlag
Gber den Abgrund deiner Einsamkeit.”

e Zum Abschluss moéchte ich den Schriftsteller Khalil Gibran (1883-1931) zu Wort kommen lassen, der
in der ihm eigenen poetischen Sprache alle Facetten des Gebens beriihrt:

Vom Geben

»lhr gebt nur wenig, wenn ihr von eurem Besitz gebt. Erst wenn ihr von euch selbst gebt, gebt ihr
wahrhaftig.

Denn was ist euer Besitz anderes als etwas, das ihr bewahrt und bewacht aus Angst, dass ihr es morgen
brauchen konnt.

Und morgen, was wird das Morgen dem Ubervorsichtigen Hund bringen, der Knochen im spurlosen
Sand vergrabt, wenn er den Pilgern zur heiligen Stadt folgt?

Und was ist die Angst vor der Not anderes als Not?

Zuruick zum Inhaltsverzeichnis



10

Ist nicht Angst vor Durst, wenn der Brunnen voll ist, der Durst, der unléschbar ist?

Es gibt jene, die von dem Vielen, das sie haben, wenig geben — und sie geben um der Anerkennung
willen, und ihr verborgener Wunsch verdirbt ihre Gaben.

Und es gibt jene, die wenig haben und alles geben.

Das sind die, die an das Leben und die Fiille des Lebens glauben,
und ihr Beutel ist nie leer.

Es gibt jene, die mit Freude geben, und die Freude ist ihr Lohn.

Und es gibt jene, die mit Schmerzen geben, und der Schmerz ist
ihre Taufe.

Und es gibt jene, die geben und keinen Schmerz beim Geben
kennen: weder suchen sie Freude dabei, noch geben sie um der
Tugend willen;

Sie geben, wie im Tal dort driiben die Myrte ihren Duft verstromt.
Durch ihre Hande spricht Gott, und aus ihren Augen lachelt Er auf die Erde.

Es ist gut zu geben, wenn man gebeten wird, aber besser ist es, wenn man ungebeten gibt, aus
Verstandnis;

Und fiir den Freigebigen ist die Suche nach einem, der empfangen soll, eine groRere Freude als das
Geben.

Und gibt es etwas, das ihr zuriickhalten werdet?

Alles, was ihr habt, wird eines Tages gegeben werden;

Daher gebt jetzt, dass die Zeit des Gebens eure ist und nicht die eurer Erben.

Ihr sagt oft: ,,Ich wiirde geben, aber nur dem, der es verdient.”

Die Baume in eurem Obstgarten reden nicht so, und auch nicht die Herden auf euren Weiden.

Sie geben, damit sie leben dirfen, denn zurlickhalten heifSt zugrunde gehen.

Sicher ist der, der wiirdig ist, seine Tage und Nachte zu erhalten, auch alles Anderen von euch wiirdig.

Und der, der verdient hat, vom Meer des Lebens zu trinken, verdient auch, seinen Becher aus eurem
Bach zu fullen.

Und welcher Verdienst ware groRRer als der Mut und das Vertrauen, ja auch die Nachstenliebe, die im
Empfangen liegt?

Und wer seid ihr, dass die Menschen sich die Brust zerreiRen und ihren Stolz entschleiern sollten, damit
ihr ihren Wert nackt und ihren Stolz entblof3t seht?

Seht zuerst, dass ihr selber verdient, ein Gebender und ein Werkzeug des Gebens zu sein.

Denn in Wahrheit ist es das Leben, das dem Leben gibt — wahrend ihr, die ihr euch als Gebende fiihlt,
nichts #Anderes seid als Zeugen.

Zuruick zum Inhaltsverzeichnis



11

Und ihr, die ihr empfangt —und ihr seid alle Empfangende — biirdet euch nicht die Last der Dankbarkeit
auf, damit ihr nicht euch und dem Gebenden ein Joch auferlegt.

Steigt lieber zusammen mit dem Gebenden auf seinen Gaben empor wie auf Fligeln;

Denn seid ihr euch eurer Schuld zu sehr bewusst, heiRt das, die Freigebigkeit desjenigen zu bezweifeln,
der die grolRherzige Erde zur Mutter und Gott zum Vater hat.”

Gutiger Gott, Du allein bist der Geber aller Gaben.

Zuruick zum Inhaltsverzeichnis



12

Die groRte Macht Gottes ergibt sich nur der Hingabe
Aravind Balasubramanya

Indira Gandhi gegen Sathya Sai Baba

Sairam,

im Jahr 1972 sah sich die Andhra Bank, eine der groRten offentlichen Banken Indiens, mit einer
beispiellosen Situation konfrontiert. Es kam zu einem massiven, grol8 angelegten Streik, der von der
Gewerkschaft ausgerufen wurde und an dem sich die Angestellten und alle Filialen beteiligten.
Hunderte von Filialen der Andhra Bank im ganzen
Land mussten geschlossen werden, weil es an
Personal fehlte, um sie zu betreiben. Nicht nur
das, der Streik war so beispiellos und intensiv,
dass er sich auf andere Filialen ausbreitete und es
so aussah, als wiirde das gesamte Finanzsystem
Indiens lahmgelegt und destabilisiert werden.

Die Situation war so bedrohlich und intensiv, dass
die damalige Premierministerin des Landes,
Shrimati Indra Gandhi, gezwungen war,
einzugreifen. Shrimati Indra Gandhi, die mehr als ein Jahrzehnt lang als Premierministerin das Land
regierte, ist als eine sehr starke Frau bekannt. Ich werde nicht darauf eingehen, ob sie beliebt oder
unbeliebt ist, ob das, was sie getan hat, richtig oder falsch ist — aber so viel ist sicher, dass sie eine sehr
willensstarke Frau war.

Sie wird als die eiserne Frau Indiens bezeichnet und musste sich personlich einschalten, um diese
Situation zu l6sen.

In diesem Zusammenhang bat sie darum, den Vorsitzenden der Andhra Bank nach Delhi zu bestellen.
Der damalige Vorsitzende der Andhra Bank war Shri Gopal Rao. Fiir diejenigen, die es nicht wissen:
Shri Gopal Rao ist ein Anhanger von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba.

Wie er zu einem Anhanger wurde und wie er mit diesem ganzen Chaos des Streiks der Andhra Bank
umgegangen ist, ist eine groRartige Geschichte fiir sich, und ich verspreche euch, dass ich in einem
anderen Video ausfihrlich darauf eingehen werde. Aber vorerst genligt es zu sagen, dass er von Swami
personlich bei der Bewaltigung dieser Situation dieses beispiellosen Streiks angeleitet wurde; und als
er von Srimati Indira Gandhi, der Premierministerin des Landes, vorgeladen wurde, befand er sich in
Hyderabad. Zu dieser Zeit war auch Swami in Hyderabad.

Als er Swami um Erlaubnis bat, Hyderabad zu verlassen, weil er von der Premierministerin vorgeladen
worden war, sagte Swami: ,Geh nicht!“ Das reichte dem Devotee Gopal Rao, und er beschloss, nicht
zu gehen. Er schickte eine Nachricht an die Premierministerin Indiens, die , Eiserne Lady” Indiens, dass
er nicht kommen wiirde.

Was dann geschah, ist so fantastisch und erstaunlich. Als Anhdnger von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba
waren Swamis Worte fiir Gopal Rao das Hochste. Es war ihm also egal, dass es die Premierministerin
war, die ihn rief.

Also sagte er: ,Ich komme nicht.” Ein paar Stunden spater erhielt er einen Anruf von der
Premierministerin selbst, die ihn nach dem Grund fiir seine Missachtung einer direkten Anweisung

Zuruick zum Inhaltsverzeichnis



13

fragte, und er antwortete: , Ich missachte keine direkte Anweisung. Ich befolge eine direkte Anweisung
der héchsten Autoritat im Universum — das ist mein Bhagawan.”

Und er sagte: , Das ist Bhagawan Sri Sathya Sai Baba. Er ist mein Gott, Er ist mein Guru, und ich kann
Ihm nicht ungehorsam sein.”

Wisst ihr, die Kraft der selbstlosen Liebe Bhagawans verleiht einem eine solche Furchtlosigkeit, dass
man sich keine Sorgen macht oder sich darum kimmert, ob es die Premierministerin oder
irgendjemand anderes auf der Welt ist,
denn die Uberzeugung stammt von einer
Autoritat, die jenseits der Welt, jenseits
des Universums liegt.

Nun, Shreemati Indira Gandhi hatte zu
diesem Zeitpunkt nichts zu sagen und
belieR es dabei. Am nachsten Tag erhielt
Sri Gopal Rao einen weiteren Anruf von
der Premierministerin, diesmal einen
Glickwunschanruf. Er besagte, es sei gut, dass er nicht gereist sei, denn es seien Bewaffnete
angeheuert worden, um ihn zu erschief3en.

Diese Bewaffneten waren hochstwahrscheinlich von den Gewerkschaften ausgewahlt worden. Sie
wurden verhaftet, aber ware er nach Delhi gereist, ware sein Leben in Gefahr gewesen. Ich habe diese
Episode in einem Artikel von Shri Nageshwar Rao gelesen, einem Professor und Lehrer am Sri Sathya
Institute of Higher Learning, Abteilung fir Chemie.

Er war ebenfalls ein Schiiler von Bhagawan und hat in seinem Artikel erwahnt, dass Sri Gopal Rao ihm
diese Geschichte erzdhlt habe. Sri Gopal Raos Leben wurde zu diesem Zeitpunkt verschont. Er lebte
ein erfilltes Leben, ein armes, vollkommenes Leben in der Gegenwart Bhagawans.

Ich erinnere mich sogar, dass Swami zu seinem 100. Geburtstag eine besondere Gedenkfeier
veranstaltete. Er ehrte ihn in der Sai Kulwant Halle. Es war ein beeindruckender Anblick — Sri Gopal Rao
und Swami saRen beide auf der Bihne und unterhielten sich miteinander, eine wunderschéne Szene.

Sobald ein Anhénger sein Leben Swami anvertraut, kiimmert sich Swami um alles. Ich glaube, der
damalige Premierminister bekam einen Eindruck davon, was Bhagawan ist. Einige Jahre spater kam es
zu einer weiteren solchen ,Konfrontation”, wenn ich
es so nennen darf.

Es gab eine Notsituation. Es gab eine wichtige
Angelegenheit, die eine Entscheidung erforderte. Zu
diesem Zeitpunkt war Sri B. D. Jatti, ein Anhanger
von Bhagawan Sri Sathya Sai Baba, Vizeprasident von
Indien. Er hat, glaube ich, moglicherweise der
Premierministerin, die wieder Indira Gandhi war,
geraten, dass es gut ware, Babas Segen und Rat in
dieser Angelegenheit einzuholen. Und so kam eine Delegation aus Neu-Delhi, um Swami zu treffen.
Shri B.D. Jatti war mit klaren Anweisungen der Premierministerin gekommen, dass er bis zum Abend
eine Losung und einen Rat einholen musste, und am nachsten Morgen musste eine Entscheidung
getroffen werden.

Zuruick zum Inhaltsverzeichnis



14

Er kam in Brindavan, Whitefield, an, Swamis Aschram in Bangalore, wo sich Swami zu diesem Zeitpunkt
aufhielt. Begleitet wurde er von vielen lokalen Fihrungskraften, darunter der damalige
Ministerprasident von Karnataka, Sri Devaraj Urs. Auch er ist ein Anhanger von Bhagawan Sri Sathya
Sai Baba.

Als sie im Aschram ankamen, war es bereits Abend; der Abend-Darshan und die Veranstaltung waren
beendet, und Swami hatte sich in sein Zimmer zuriickgezogen. Als sie am Tor ankamen, wurden sie
von Swamis treuem Hausmeister Shri Ramabramam empfangen. Nun, Shri Ramabramam ist eine
Legende, wissen Sie, eine Legende.

Ich habe zwei Videos lber seine Geschichten gedreht, zwei Teile, er ist buchstablich wie ein Hanuman
fur Swami. Also kommt Ramabramam und sagt: ,Sairam, niemand darf hinein, Sairam, tut mir leid.”

Das sind der Vizeprasident Indiens mit dem Ministerprasidenten des Bundesstaates und eine Vielzahl
anderer Beamter. Aber wie gesagt, sie
waren Anhanger von Swami, also sagten
sie ganz demiitig: ,Das ist sehr wichtig. Ich
muss morgen frilh dem Premierminister
Bericht erstatten, also ist es sehr wichtig;
bitte lassen Sie uns herein.” Er sagte:
,Nein, nein, Sie missen vielleicht dem
Premierminister oder dem Prasidenten
Bericht erstatten, ich weil es nicht, aber
Sie kdnnen nicht hinein, ich kann nicht an
Swamis Tur klopfen, wenn Er sich
zuriickgezogen hat. Sie kdnnen nur iber meine Leiche gehen”, das waren seine Worte, ,iber meinen
Kopf kdnnen Sie gehen, aber Sie kdnnen nicht hinein.”

Der demdtige Sri B.D. Jatti, das ist eine weitere groRartige Eigenschaft des Devotees. Er fragte
Ramabramam demditig: , Bitte sagen Sie uns, was wir jetzt tun sollen.”

Dann sagte Ramabramam, ebenfalls ein groRer Devotee, wie ich bereits sagte: ,,Horen Sie, setzen Sie
sich hier drauRen hin und singen Sie: Sairam, Sairam, Sairam, das ist die einzige Mdglichkeit, den Herrn
herbeizurufen.”

Und so salk diese offizielle Delegation aus Neu-Delhi vor Swamis Mandir und begann, ,Sairam” zu
singen. Es war wahrscheinlich eine halbe Stunde vergangen, als von innen an Swamis Tur geklopft
wurde.

Es war Swami, der klopfte, um Ramabramam zu rufen, und Swami sagte zu Ramabramam: , Jatti ist
gekommen, es ist eine wichtige Angelegenheit, die er besprechen muss, sag ihm, dass Ich gleich
komme, sag ihm, er soll warten.”

Und so eilte Ramabramam hinaus, um Sri B.D. Jatti zu sagen, dass Swami gesagt habe, er komme, er
werde kommen. Und tatsachlich kam Swami innerhalb weniger Minuten heraus und bat die gesamte
Delegation herein, und ich weiR wieder nicht, was dort drinnen geschah.

Aber Sri B.D. Jatti, Sri Devraj Urs und ihre gesamte Delegation kamen zufrieden heraus, und ich glaube,
sie berichteten der Premierministerin Shrimat Indra Gandhi, was geschehen war. Ich bin mir auch
sicher, dass sie den Ablauf der Ereignisse berichteten, dass sie trotz der Macht der Anordnung oder
des Befehls der Premierministerin nicht hineinkommen konnten. Sie konnten nur durch Hingabe
hineinkommen.

Zuruick zum Inhaltsverzeichnis



15

Dies waren zwei Falle, in denen der Herr offenbar Indra Gandhi trotzte, aber ich glaube, dass er
zumindest in den Augen von Srimat Indra Gandhi in gewisser Weise sie herausgefordert hatte. Er stieg
zu jemandem auf, der selbst in den Augen dieser hartndckigen Premierministerin auf der Ebene Gottes
verehrt und respektiert wurde.

Liebe Briider und Schwestern, diese beiden Episoden machen eines sehr deutlich: Die hochste Kraft im
Universum ist Gott und Gott allein.

Aber dann: Gottes grofSte Schwache ist der Devotee. Der Devotee wird geliebt. Die aufrichtigen Gebete
des Devotees lassen den Herrn immer, immer eilen, um zu helfen, zu unterstiitzen, zu antworten.

Wir alle kennen die Geschichte von Gajendra aus dem Bhagavatam. Als der Elefant um Hilfe rief, weil
sein Bein von einem Krokodil gepackt worden war, soll der Herr, der gerade mit der Gottin Lakshmi
spielte, einfach aufgestanden sein und losgerannt sein, so wie Er war, ohne sich erst anzukleiden und
unvorbereitet, denn der Ruf eines Bhaktas kann niemals ignoriert werden.

Wie gliicklich kdnnen wir uns schatzen, einen so liebevollen Herrn zu haben, der immer bereit ist, auf
unseren Ruf zu reagieren.

Als einmal gesagt wurde: ,,Swami, wir sind alle deine Dasas, wir sind alle deine Diener, bereit, Dir zu
dienen”, antwortete Swami: ,Nein, nein, nein, Ich bin euer Dasa, Ich bin euer Diener, der darauf wartet,
gerufen zu werden und euch zu dienen.”

Lieber Swami, wir sind so dankbar, dass wir Dich in unserem Leben haben, das machtigste Wesen im
Universum, das liebevollste Wesen im Universum, das uns jederzeit zur Verfligung steht.

Lieber Swami, moge die Liebe, die wir fiir Dich in unseren Herzen tragen, mit jedem Augenblick starker
werden.

Danke!

Jai Sairam

Zuruick zum Inhaltsverzeichnis



